سيرسبن نصر

المائد محاليان

دار النهار للنشر

## ستيرصبن نضر

# ثلاثة حجسًا مسلين

الطبعة الثانية

دار النهار النشر



نقله عن الانكليزية : صلاح العسّاوي راجع الترجمة ونقحها : مساجد فخسري THREE MUSLIM SAGES Copyright Harvard University Press

> جميع الحقوق محفوظة دار النهار للنشر الطبعة الأولى: ١٩٧١ بيروت ١٩٨٦

#### مقكدمكة

ما أن تناولت القلم أستلهمه هذه الوشيجة المباركة ، حتى انبعث التساؤل في نفسي : لماذا يُنقل هذا الكتاب الى العربية ؟! وكان الجواب عن هذا السؤال سؤالا آخر ، هو : بل لماذا يكتب أصلا بلغة غربية ، أعني الانكليزية ، مع أن مؤلفه شرقي العرق ، وموضوعه من صميم الثقافة العربية الاسلامية ؟! ولم أستبعد أن يدور السؤال نفسه في خلد القارىء ، خاصة اذا كان من أهل الحساسية والغيرة على تراثنا المجيد .

إلا أنني تعلّلت بأن القارىء الكريم لا بد أن يجد لنا العذر إذا قدمنا له الأسباب التي من أجلها ألّف هذا الكتاب وأمثاله بالانكليزية ، ومن أجلها أيضاً نُقلت وتُنقل كتب أخرى الى العربية . بل ، لا بد أن ينصفنا ويقرنا على وجوب التوسع في هذا المضمار ؛ حتى نقدم تراثنا الفكري الإسلامي في حلّة اللغات الأخرى فضلاً عن الانكليزية ؛ أو بمعنى آخر ، أن نفتح خزائننا الفكرية بأيدينا الأمينة الواعية ، لمدى ما فيها من ذخائر عظيمة وقيم رفيعة ، وأن نحفظها من العبث والتطاول .

فالحقيقة أنني انتهجت هذا المسلك في هذا الكتاب وغيره عامداً . فما كان القصد منه إلا أن يوجّه الى الغرب والغربيين ؛ ومن ثم الى الدوائر الشرقية التي ترجّع أصداء الغرب في أجوائنا الفكرية وتعكس أفكاره عنّا في مرايانا الثقافية ، واعية الوغير واعية ، وحسبها الثقة التي لم تفتح عينيها بعد ، والاطمئنان القائم على فقدّان الثقة بالنفس .

إن هناك في الغرب من تهمة الثقافة الاسلامية ويسعى جاهداً إلى تحصيلها ، خاصة في هذه الفرة التي برزت ألوان المتناقضات وتشخصت بشكل اكتنف الانسان بالحيرة ، فكلما ازداد اطمئنانه الى وجوده الماديّ ، ازداد قلقه وتفاقمت تعاسته الروحية ؛ هذه الفيرة التي يطالب العقل فيها كل ذي عقل، والقلب كل ذي قلب، بالتعرف الى حقيقة وضعه الوجودي وواجبه بالنسبة الى هذه الحياة التي أثبتت أنها في غاية الجدية والحطورة . وليس لهؤلاء المقبلين على الحقيقة أينما كانت من مرجع في صدد الاسلام وثقافته وتمدنه ، إلا ما كتبه المستشرقون ، فهم لا يتقنون من اللغات الاسلامية الدرجة الكافية الي تحقق لهم الوصول الى ما ينشدون . فان كان هناك القليل منهم لا يستطيع أن يصل الى أبعادها الرمزية وأعماقها التعبيرية العظمية ، لا يستطيع أن يصل الى أبعادها الرمزية وأعماقها التعبيرية العظمية ، لا يستطيع أن يصل الى أبعادها الرمزية وأعماقها التعبيرية العظمية ،

كان من الممكن أن نكتفي بما قدّمه ويقدّمه المستشرقون الى أقوامهم في لغاتهم الخاصة ؛ فيما لو أنهم أنصفوا وتناولوا الحقائق بما يليق بها من القداسة الفكرية والدقة العلمية ، وما يتفق مع براءة القصد ، ويتنزّه عن الغرض ، إلا أن الكثير منهم قد حاد عن جادة الصواب ، وقصّر أو قصر ، فتجنّى على الحقائق الثابتة .

لقد نظروا الى الاسلام بالذات من زواياهم الحاصة ؛ فأضفوا عليه ما لديهم من أهواء ثقافية ، مغمضين عيونهم عن حقيقته وشخصيته الذاتية ، عامدين الى سبكه في قوالبهم الفكرية . فنراهم نظراً الى اطلاعاتهم ومعلوماتهم المبتسرة من جانب ، واصطباغهم بصبغات أخرى سابقة لا يستطيعون التحرر منها وتحري الحقيقة على أساس من صدق الفكر

والانصاف، من جانب آخر، قد اشتبه الأمر عليهم، ووقعوا أسرى عاداتهم في إطلاق مقولات لا تصحّ عليه . كما أخطأوا فهم الاصطلاحات الاسلامية ، فأوّلوها بحسب مفاهيمهم ؛ وهكذا انحرفوا بالكيان العقلي والديني للتمدن الاسلامي ، وانتزعوا شكله ، وأقحموا فيه ما ليس منه ولا يمتُّ إليه بصلة ما .

فإن كانت هناك قلة يسيرة من المستشرقين الأكفاء حقاً قد راعت هذه الحرمة والتزمت الأمانة ، فأنصفت الاسلام وثقافته ، وقدرت حضارته حق التقدير ، فاستحقت الشكر على نبل مقصدها وشرف غايتها ، بل على أمانة منهجها ، فإن هذا لا يمنع أن الكثرة قد وصلت بالأمر الى حد لا يمكن التهاون معه أو السكوت عليه .

هذا ، وكان من الممكن أن نكتفي بالمن الانكليزي من دون الرجمة إلى العربية ؛ إلا أن الطبقات الشرقية والاسلامية خاصة التي تربت على الأفكار الغربية ونشأت في أحضان تلك المناهج، من دون أن يكون لها الأساس الكافي المتين من الثقافة الشرقية ، حاضرة دائماً لإثبات وفائها لحق الأمومة ، وقبول النفوذ الغربي بصورة مطلقة ، ونقله واشاعته في نطاق العالم الاسلامي . انهم يتلقون كل شيء ، حتى فلسفتهم ومناهجهم الفكرية وعلومهم العقلية أيضاً ، من المستشرقين ومن المصادر الغربية . هذا ، في حين أن أكثر هؤلاء المستشرقين دائماً ، وحتى في موارد التنزه عن التعصب والبراءة من الغرض ، المعلوون الى الفلسفة الاسلامية نظرة بتراء ، فيقتصرون في ملء مكان ينظرون الى الفلسفة الاسلامية نظرة بتراء ، فيقتصرون في ملء مكان العلوم العقلية الاسلامية بتمامه ، على تلك الدورة التي كان لها نفوذها في الغرب وكانت منشأ الاثر. وعليه ، فالفلسفة والعلوم بجميع شعبها ، في ما كتبته هذه الجماعة ، تنتهي بنحو غامض الى حدود القرن السابع في ما كتبته هذه الجماعة ، تنتهي بنحو غامض الى حدود القرن السابع الهجري أو الشائث عشر الميلادي ؛ يعني ، ذلك العصر الذي انقطع فيه الارتباط العقلي المعنوي بين الشرق والغرب .

فلا غرو إذاً أن يُعتقد أكثر المشتغلين بالدراسة والتحقيق في مادة تاريخ الفلسفة الاسلامية ، المستفيدين من المصادر الغربية العادية ،

ان لا وجود لاي نوع من الفعاليات العلمية والحيساة العقلية في التمدن الاسلامي طيلة القرون الستة أو السبعة الأخيرة . بل ، لا عجب ايضاً في أن ينظروا الى ميراثهم العلمي على انه دورة عسابرة في تاريخ التمدن الغسري .

ثم ان أصحاب هذه النزعة الغربية ، ليملأون الفراغ الذي يتوهمونه و تاريخ الفلسفة الاسلامية ، بالانقياد للأفكار والمشارب الحديثة الأوروبية الصرفة ، على الرغم من انعدام الرابطة الحياتية الداخلية بين هذه الأفكار والمشارب وبين الأهداف الأساسية للمجتمع الاسلامي ، وعلى الرغم من أن الاختلاف بينهما ظاهر جلي . فالأفكار التي تقتبس دون أن تأخذ البُنيات الثقافية والتاريخية بعين الاعتبار ، من شأنها أن تؤدي حتماً الى القضاء على روح الابتكار والنبوغ وخنق الذوق الفطري لدى كثير من الناشئة .

وعلاج النقص الناجم عن المطالعة المبتسرة للثقافة الاسلامية ، وإطفاء شهوات النوايا العدوانية ، لا سبيل له إلا التحقيق والتتبع الكامل الدقيق لمحيط العلوم والمعارف الإسلامية ؛ هذا المحيط الذي وسع الدنيا ثلاثة عشر قرناً ، ولا يزال يسع ولن يزال . وهذا التحقيق الذي لا بد منه ، لا مندوحة من أن يتم من دون تعصب أو هوى ، على أيدي العلماء المسلمين أنفسهم . فالتحقيق الذي يجري على أساس من الحب والاكبار مع التوجه الى صميم المطالب والعناية بها ، سيفتح كثيراً من الخزائن العامرة ، التي تتعالى عن مناهج الكثيرين من علماء زماننا هذا المقيدة بمقولات هذا القرن الفكرية .

إن التحقيقات والدراسات التي نقدمها نحن ، لا بدّ أن تزيل الوهم في أن الفلسفة الاسلامية قد انتهت بابن رشد ؛ بل انها لتجعل من القرن السادس الهجري نقطة انطلاق جديدة لمرحلة تكاملية في مسيرة الحكمة الاسلامية . فالواقع أن الفلسفة المشائية اذ ذاك كانت قد بلغت أوج كمالها على يد ابن سينا وابن رشد ؛ وكان لزاماً أن

تتعرّض لما يعترض كل كمال من سنن التحوّل ، فواجهت الحملة العنيفة المشهورة من جانب المتكلمين وبعض الصوفية ، ذلك الهجوم الذي أدى بها الى أن تحمل عصا الرحال الى الأندلس حيث قضت آخر أيامها الزاهرة . إلا أن الأفق الشرقي مع هذا لم يخل من شمس الحكمة مطلقاً ؛ فقد ظهرت على اثر تلك المدرسة مدرسة جديدة ، ظهرت في شرق العالم الاسلامي ، وبزغ نجمها في شيخ الاشراق شهاب الدين السهروردي . ثم ان التحقيق في صدد الدور اللاحق من أدوار على يد خواجه نصير الدين الطوسي ، والكيفية التي بعثت بها الفلسفة المشائية أفكار ابن عربي العرفانية بالتدريخ في شرق العالم الاسلامي ، وأخيراً ، أفكار ابن عربي العرفانية بالتدريخ في شرق العالم الاسلامي ، وأخيراً ، كيف تم الامتزاج بين هذه العناصر المختلفة على أيدي حكماء القرن الحادي عشر الأعلام ، كالميرداماد وصدر الدين الشيرازي . واذ كيف تتضح تماماً تبعدة انصرافنا عن تراثنا واهمالنا لده والتطفل خلى ما لا يغني من الفكر الغربي الذي لم يستطع أن يوطد اسسه في بيئته الحاصة .

هذه، أيها القارىء الكريم ، اشارة عارضة الى الضرورة التي دفعتنا الى تأليف هـــذا الكتاب أصلاً بالانكليزيــة ثم نقلــه الى العربية . ولعلك على الأقل تشاركنا بالرأي في ما ذهبنا اليه ، إن لم تشاركنا بالمساهمة العملية .

وإن كانت هناك من كلمة نضيفها، فهي أن نحمد الله تعالى على أن قيض الرجل الذي نعتز به ونقدره، وهو الأستاذ الصاوي، لهذا العمل. فاني أشكره على ما التزمه من الأمانة والدقة في الترجمة.

وأراني قبل أن أستودعكم الله ميالاً لوفاء بعض ما علي من الشكر الجزيل والامتنان الوافر للأخ الكريم الدكتور ماجد فخري

أستاذ الفلسفة في الجامعة الأميركية في بيروت على ما تغمدني به من العطف وما بذله من العناية المحمودة والجهد المشكور في أخراج هذا الكتاب الى حيز الوجود ، حتى استقر بين يديك يا قارثي العزيز .

سيد حسين نصر

جامعة طهران

### تقت ديم

عندما دعي الأستاذ نصر الى القاء محاضراته عن ثلاثة حكماء مسلمين، أثناء فترة إقامته كمحاضر زائر في مركز دراسة الأديان العالمية (١)، لم يكن يتوقع طباعتها ؛ ولكن الكثيرين ممن أخذهم الاعجاب من مستمعيه أصروا على أن تتوافر المحاضرات لهم في شكل كتاب . ونحن ، إذ نشكر الأستاذ نصر غاية الشكر لاستجابته لطلبنا ،

نقدم امتناننا البالغ إلى مطبعة جامعة هارفارد للتعاون الفوري المماثل الذي جعل نشر هذا الكتاب ممكناً .

إن معالجة الأستاذ نصر النافذة للمفكر بن الثلاثة المسلمين العظام ، المقد مين في هذا الكتاب ، تمكن من لم يتعرف من القراء الى آثار هم من قبل من مشاهدة الدين الإسلامي الغني في مظهر كان جديد . وكما ينوه شخصياً ، فإن كلاً منهم « يتكلم عن مظهر كان واقعاً حياتياً ، ونظر عالمي قد تداولته أفكار أجيال من الحكماء (المسلمين) وأهل البصيرة عبر القرون » .

(المسلمين) وأهل البصّيرة عَبْر القرون » . وكتاب الأستاذ نصر مهم كذلك ، لاعتبار آخر ؛ فهو باكورة سلسلة جديدة من المحتوى نفسه بعنوان « دراسات هارفاد في الأديان العالمية ، تصدر تحت اشراف هذا المركز .

روبرت ه. ل. سليتر مدير مركز دراسة الأديان العالمية جامعة هارفارد

(1)

أُلقيت هذه الفصول الثلاثة التالية أصلاً ، كمحاضرات عامة في جامعة هارفارد خلال مارس ١٩٦٣ تحت إشراف مركز دراسات الشرق الأوسط ومركز دراسة الأديان العالمية . وإنني لمدين خاصة للأستاذ ر. ه. ل. سليتر مدير مركز دراسة الأديان العالمية، بما مكّنني من إلقاء هذه المحاضرات ، ولمعاونته في إظهارها بحلية الطبع . كما أنني شاكر للآنسة م. كاثلين أهيرن ، والسيدة باتريسيا سوانسن لإعدادهما النسخة الخطية للطباعة .

سید حسین نصر

#### افت ناحیت نم

يجب أن يحدّد العصر الذهبي للإسلام ، من حيث ارتباطه بقوة الحياة الدينية والروحية وتحقيق مُثُلُه ، ضمن الإطار الزمني لحياة النبي محمد (عليه السلام) والمجتمع الإسلامي الأول في المدينة .

وكما أن البنرة توضع في الأرض فتنمو إلى شجرة ولا تؤتى غارها إلا بعد مرور الزمن واكتساب الحيوية اللازمة من التربة الملائمة، فقد آتت شجرة الحضارة الإسلامية ثمارها العقلية والفنية بعد عدة قرون من بدايتها ؛ غذيت خلالها بتراث الحضارات السابقة ، التي وقف الإسلام منها موقف الوارث . فلم تبلغ الفنون والعلوم ، كما لم تبلغ الفلسفة والإلهيات ، أوج تكاملها الشكلي أو تصبح غاية في الوضوح إلا بعد أن دعتم المجتمع الإسلامي تماماً ، وبعد أن اتخذت أفكار الوحي الالهي أشكالاً معينة محسوسة ؛ حتى تم إخراج الحضارة المحديدة إسلامية بكل معنى الكلمة ، وإن كانت قد مازجتها عناصر غير إسلامية الأصل .

لقد كان انتشار الإسلام وتلاحم المجتمع الإسلامي بالتالي أحد الأحداث الخاطفة الحاسمة بالنسبة الى التاريخ البشري. فما أن انتهت الحركة الأرضية للنبي (ص) تحت لواء الإسلام، إلا وكانت الجزيرة العربية قد اتحدت لأول مرة. وفي عام ٧٠٠ بعد الميلاد، أي بعد مولد الإسلام بأقل من ثمانين سنة ، انتشر الدين الجديد في أرجاء الشرق الأوسط كله وشمال افريقيا ، واتسم نطاقه من وادي السند إلى الأندلس. وعلى خلاف التوسع الوحيد الذي يمكن أن

يقارن به بوجه ما ، يعني هجوم المغول على غرب آسيا بعد ذلك بسبعة قرون ، فإن انتصار الإسلام كان ثابتاً دائماً ؛ اللهم إلاّ في الأندلس ، حيث أجلي المسلمون في القرن الخامس عشر . فكل بلد امتد إليه الإسلام في هذه الفترة القصيرة قد أسلم ، وفي كثير من الحالات تعرّب وبقي كذلك إلى اليوم الحاضر .

وكما يجب أن يتوقع المرء ، فإن هذا التوسع الفجائي وفتح مثل هذه الأصقاع المترامية على يد المسلمين ، احتاجا إلى زمن قبل أن تتحول الأصقاع المغلوبة إلى مجتمع مكون على النمط الإسلامي . وكانت هناك آنذاك حاجة ملحة الى ايجاد دساتير إدارية وقوانين حكومية الأوضاع لم يسبق لها مثيل قط في مجتمع الجزيرة العربية الإسلامي أثناء حياة النبي ، ولتطبيق شرائع القرآن وأفعال النبي في ظروف جديدة لم تنشأ من قبل مطلقاً . لذا بذل الخلفاء الأربعة الأول الذين يدعون عادة بالراشدين ، كما بذل الأمويون ، جل جهودهم لحل المشكلات الآنية لخلق مجتمع إسلامي فوجهوا عنايتهم الى علوم تلاوة العربية ، التي كانت لها جميعاً أهمية آنية بالنسبة الى المجتمع الجديد، ما دام القانون المقدس لهذا المجتمع الناشيء أو الشريعة يقوم على أساس القرآن والحديث . وما دامت لغنهما ، التي كان يجهلها الكثيرون من المسلمين غير العرب المهتدين حديثاً ، هي العربية .

فانصراف الذهن إلى هذه المشاغل الآنية ، حال بين الأمويين وبين توجيه انتباههم إلى الميراث العريض الذي وضعته أيدي الحظ في متناول المسلمين . لذا لم يتوافر وجود أشخاص مثل خالد بن يزيد ، الذي بدأ يهتم بعلوم ما قبل الإسلام، أثناء هذه الحقبة المبكرة من التاريخ الإسلامي ، إلا بالعرض . كما لم تنقل كتب عن اليونانية أو السريانية إلى العربية إلا في ما ندر . بل على العكس ، كانت هذه الفترة المي الفترة التي أرسيت فيها القواعد للعلوم النقلية الدينية الخاصة بتفسير القرآن والحديث. وبلغت دراسة اللغة العربية والعناية الخاصة بتفسير القرآن والحديث. وبلغت دراسة اللغة العربية والعناية

بها مستوى رفيعاً من التكامل ، لدى قيام مدرستي الكوفة والبصرة النحويتين ، وظهور عدد من أفذاذ النحاة والشعراء ونقاد الأدب .

على كل حال ، لم تكن هناك مندوحة للمسلمين من توجيه انتباههم عاجلاً أم آجلاً ، إلى خزانة علوم ما قبل الإسلام ، التي كانت مودعة داخل القلعة الإسلامية نفسها . فقبل ظهور الإسلام، كانت تآليف عدد من أساتذة المدرسة الاسكندرية التي كانت في حد ذاتها نقطة التقاء التيارات الثقافية اليونانية واليهودية والبابلية والمصرية ، قد ترجمت إلى السريانية ونقلت إلى انطاكية ، ومن هناك إلى مدن أبعد شرقاً مثل نصيبين والرها .

وهذا الوضع الذي كان له أثر كبير في الحضارة الإسلامية فيما بعد ، كان قد نشأ بسبب الإنشقاق الذي قام بين الكنائس المسيحية الشرقية .

كان هذا الانقسام الداخلي قد فصل النسطوريين ومن ثم اليعاقبة عن الأرثوذكس الناطقين باليونانية ، وأجبرهم على أن يؤسسوا مدارسهم ومراكزهم التعليمية الخاصة ، وأن يعتنوا بلغتهم الخاصة ، أي السريانية ، حتى يستقلوا عن الكنيسة الناطقة باليونانية في الإسكندرية وبيز نطية ، التي انفصلوا عنها . وبفضل تشجيع الأكاسرة الذين كانوا بطبيعة الحال يعارضون البيز نطيين ؛ وبالتالي يعطفون على خصوم أعدائهم ، اتسع انتشار النسطوريين في أرجاء الإمبراطورية الفارسية ، بل وأسسوا كنائس لهم حتى في آسيا الوسطى . أضف إلى ذلك أنهم كانوا ينقلون معهم حيثما انتشرت كنائسهم ، الفلسفة وعلم اللاهوت الاسكندرانيين ، (١) اللذين كانت المسيحية قد تبنتهما، وعلم اللاهوت الاسكندرانيين ، (١) اللذين كانت المسيحية قد تبنتهما، جنباً إلى جنب مع تقليد معين لقراءة النصوص اليونانية المشتملة على

 <sup>(</sup>١) تترجم هذه اللفظة لفظة Hellenistic التي تشير بالانكليزية الى الحقبة التابعة للأسكندرية وتأسيس الاسكندرية التي باتت منذ ذلك الحين مركز الحضارة اليونانية .

العلوم والفلسفة وتفسيرها .

وبالإضافة إلى المراكز المسيحية للتعليم ، كانت هناك مدينة حرًان موطن الصابئين الذين اعتبروا أنفسهم أتباع النبي ادريس أو (هرمس)، والذين حافظوا على كثير من معارف أشد المدارس باطنية في الحقبة الاسكندرانية ، كالفيثاغورية الحديثة والهرمسية ، ثم نشروها في العهد الإسلامي . كانت الهرمسية كذلك قد دخلت بلاد فارس حتى قبل قيام الإسلام ، ونجد في بعض الكتابات الفهلوية التي نُقلت إلى العربية في ما بعد عناصر اسكندرانية مضافة إلى بعض العناصر الهندية وقد امتزجت بأنماط فكرية ايرانية صرفة بطريقة دقيقة .

كذلك أسس الأكاسرة مدرسة جنديشابور لتنافس المراكز العلمية البيزنطية ؛ حيث استقدم الفلاسفة والعلماء الهنود والمسيحيون واليهود للدرس والتدريس . في هذا المركز استتبت تعاليم الطب الهندي وامتزجت بطب اليونان .

وفيه أيضاً ، عرف الساسانيون علمي الفلك وأحكام النجوم الهنديين ووضعوا ، بمساعدة علماء الفلك الهنود ، الزَّيج المعروف

باسم و زېج شهرياري . .

وهكذا ، فقد بقي في هذه المدن ، أمثال جُنلشابور وحرًان والرَّها ونصيبين ، مقدار كبير من معارف اليونان والبابليين ، فاهيك بالهنود والفرس ، محفوظاً كتركة حية حتى قيام العهد الإسلامي . ثم ما أن وجه المسلمون عنايتهم إلى علوم ما قبل الإسلام وحاولوا أن يدمجوها في حضارتهم ، حتى وجلوا بين ظهرانيهم العديد من الاشخاص الأكفاء لنقل المصادر إلى العربية. ففي هذه المراكز التي كانت واقعة جميعاً في نطاق العالم الإسلامي ، كان ثمة علماء ، معظمهم من الفرس ، الذين كانوا متضلعين من المواضيع التي كانوا يعالجونها ، كما كانوا يحذقون اليونانية أو السريانية أو الفهلوية أو السنسكريتية ، حسب ما يقتضيه الحال ،

بالإضافة إلى العربية التي كانوا يَنقلون إليها . ومع قيام العباسيين ، وخَاصة في زمان هارون الرشيد والمأمون والمعتصم ، عندما بدأت العناية تتجه إلى علوم الأوائل وتبذل الجهود الواسعة لنقل المصادر إلى العربية ، كان من السهل استقدام المترجمين الأكفاء إلى عاصمة الخلافة في بغداد . وفي مدة قرنين ، دامت من حوالي ٧٥٠ إلى ٩٠٠٠ بعد الميلاد ، نقل إلى العربية قدر هائل من المصنفات الميتافيزيقية والفلسفية والعلمية ، من اليونانية والسريانية والفهلوية والسنسكريتية ، على يد عدة مدارس للترجمة كانت تختلف بعضها عن بعض من حيَّث الكفاءة والاستعداد . وهنا ، ينبغي التنويه بأولئك الجهابذة من المترجمين أمثال حنين بن اسحق النصرائّي ، وولده اسحق بن حنين الذي كان ينقح النصوص قبل ترجمتها ، وثابت بن قرَّة الحَرَّانيّ ، وابن المقفع الذي اعتنق الإسلام بعد أن كان زرادشتياً . جميسم هؤلاء أغنوا اللغة العربية اغناء لا حدًّ له عن طريق ترجماتهم ، وهيأوا التربة لنشأة شتى مدارس الفلسفة والعلوم. لقد قامت هـذه المدارس التي جاءت في أعقاب نقل هذا القدر الهائل إلى العربية ، كنتيجةً لتطّبيق مبادىء الإسلام على أشكال المعرفة المُختلفة التي ورثها المسلمون على ذلك الوجه ، ولدُمج هذه الأشكال المختلفة من المعارف في النظرة الإسلامية إلى الكون .

بالطبع قد يتساءل المرء : لماذا اتجهت عناية المجتمع الإسلامي فجأة الى علوم الأوائل وفلسفاتهم ، حيى عمد الخلفاء إلى تأسيس المراكز الكبيرة لنقل الكتب إلى العربية وتمويلها ؟ ! . . . ولعل أفضل جواب يمكن أن يُرد به على هذا السؤال المهم هو أن المسلمين في هذه الحقبة كانوا قد احتكوا بالثقات من رجال الدين اليهودي والمسيحي الذين كانوا يدافعون عن عقائدهم الدينية كما كانوا يهاجمون العقائد الإسلامية أيضاً ، متذرعين بالحجج المستمدة من المنطق والفلسفة الأرسطوطاليسيين ، مما كان يجهله المسلمون . ومن المعروف أن أمثال هذه المناظرات قد جرت في دمشق .

وعلى الأرجع أن الرغبة في مدّ العقيدة الإسلامية بسلاح عقلي من نوع مماثل ، وبالتالي في حفظ قوة الشريعة التي كان يعتمد عليها سلطان الخلفاء ، هي التي حملتهم ، لا سيما المأمون ، على بذل جهود كبيرة في سبيل نقل مصنفات فلسفية وعلمية إلى العربية . على أن هذا لا يعني إنكار الاهتمام الشخصي للخلفاء العباسيين الأول بعلوم الأواثل ؛ وإنها ينبغي أن يكون هناك أيضاً سببب أعم يتصل بمصلحة المجتمع الاسلامي والخلافة المرتبطة به من شأنه أن يؤدي إلى بذل مثل هذا الجهد ، الذي لم يسبق له مثيل من جانب هؤلاء الحكام ، من أجل نقل «حكمة الأجيال» إلى العربية .

وبتوافر الفلسفة وكثير من علوم اليونان والفرس والهند ، بدأ المسلمون تدريجاً استحداث وجهات النظر العقلية المتعددة التي سيطرت على أفق الحضارة الإسلامية منذ ذلك الوقت . ففي القرن الثالث الإسلامي ، استقرت أسس المذاهب الفقهية والطرق الصوفية كل على حدة ، وتبلورت أجزاء الوحي بعد أن كانت في طور الانصهار . وعلى هذا المنوال ، امتصت وجهات النظر العقليسة المختلفة في مدى بضعة قرون الغذاء الذي قدمه ميراث العالم القديم الضخم ، بعد أن أصبح متوافراً بالعربية ، وأضيف إلى عالم النظر الإسلامي فأدى إلى قيام مدارس الفلسفة والعلوم والفنون المختلفة . وعليه ، يمكننا بحق أن نشير إلى هذه المذاهب الفكرية على أنها مذاهب إسلامية ، ما دامت المفاهيم والأشكال التي تستعملها قد انصهرت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قد نشأت في انصهرت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قد نشأت في بنئة أخر ي .

وفي المقالات التالية ، اخترنا للبحث ثلاثة من أعظم الحكماء المسلمين شهرة هم : ابن سينا والسهروردي وابن عربي ، آملين أن تتضح من خلالهم وجهات نظر ثلاثة مذاهب عقلية مهمة ، هي مذهب الفلاسفة العلماء والإشراق والتصوف . ولا ننس ان الفكرة هي التي تهيمن دائماً على الفرد في الشرق ، وفقاً لقول على

بن أبي طالب ، الممثل الأعلى للحكمة الإسلامية وللرسالة الباطنية للنسبي : تعرفون الرجال بالحق ، لا الحسق بالرجال . فالأعلام الثلاثية الذين تؤلف عقائدهم موضوع دراستنا الحاليسة ، مسع كونهم بطبيعة الحال على أهمية بالغة في حد ذاتهم، يؤدون دوراً خطيراً بالنسبة إلى المدارس التي ينتمون إليها . فكل منهم بالإضافة إلى ذلك ، يمثل وجهة نظر عاشها أصحابها وتأملوا فيها أجيسالاً واستحوذت على أتباع كثيرين من الحكماء والعارفين على مر العصور . ومع أن مذاهبهم ليست الوحيدة التي نشأت في الإسلام ، إلا أنها تعتبر من أعظم المذاهب التي نشأت في هذه الحقبة الباكرة ؛ وهي تبرز بالحملة مظهراً بارزاً من مظاهر العقل الإسلامي ، وتكشف تبرز بالحملة مظهراً بارزاً من مظاهر العقل الإسلامي ، وتكشف الإسلام .

سید حسین نصر

## القسم الأول ابن سينا والفلاسفة العلما و

#### أسلاف ابن سينا

تعتبر المحافل الدينية الإسلامية التقليدية، بصفة عامة، أن أول فيلسوف ظهر في العالم الإسلامي كان فارسياً يدعى الإيرانشهري، حاول أن يجلب الفلسفة إلى الشرق ، هذا الشرق الذي اعتبره الفلاسفة المتأخِرون من الفارابي حتى السهروردي مهد الفلسَّفة الأصلي (١) ، إلا أنه لم يبق من هذا الشخص سوى اسمه ، كما لم تبق من كتاباته بقايا وافية تمكننا من الذهاب إلى أنَّه مؤسس الفلسفة الإسلامية . وعلى العكس ، فالفلسفة المشاّئية ، وهي واحدة بين العديد من المدارس التي قامت في العلم الإسلامي ، (وان كانت الوحيدة التي اشتهرت في الغرب وكثيراً ما تنزّل بمنزلة الفلسفة الإسلامية ، بحد ذاتها) ، إنما برزت على يد أبي يعقوب الكندي المعروف بـ •فيلسوف العرب • . (٢) يجب أن يعتبر الكندي مؤسس تلك المدرسة التي اختلطت فيها الفلسفة الأرسطوطاليسية كما شرحها المفسرون الإسكندريون، وخاصة الاسكندر الافروديسي وثامسطيوس ، بالأفلاطونية الحديثة التي وصلت إلى المسلمين عنَّ طريق تعريب وتلخيص أقسام من ﴿ التاسوعات ﴾ Enneads تحت عنوان « أثولوجيا، أرسطو، ومن اكتاب العلل، المنحول لأرسطو ؛ وهو عبارة عن تلخيص لـ ( مبادىء الإلهيات) (٣) لبرقلس. وفي هذه المدرسة أيضاً امتزج العلم بالفلسفة ، أو على الأصح كان يعتبر فرعاً منها، كما كانت تعتبر الفلسفة بمعنى آخر أنها تبتدىء بتقسيم العلوم . وكانت الشخصيات الكبيرة في هذه المدرسة كالكندي بالذاتُ علماً ، كما كانوا فلاسفة ؛ على الرغم من أن الفلسفة في بعض

الأحوال غلبت قد على العلوم كما نرى من أمر أبي سليمان السجستاني، أو غلبت العلوم على الفلسفة كما نرى من أمر آخرين كالبيرونيّ . ولد الكندي مؤسس هذه المدرسة ، مدرسة الفلاسفة العلماء ، في البصرة حوالي ١٨٥ (٨٠١)، من عائلة عربية ارسطقراطية تنتمي الَّى كندةً . وكان أبوه حاكماً على الكوفة . فتلقى أحسن ما يمكن أنَّ يكون من التعليم في البصرة ، آلتي لم تكن بمعزَّل عن تأثير مدرسة جنديشابور المجاورة، ثم في بغــداد التي أصبحت في العهد العباسي حاضرة العلم . وسرعان مُسا تضلع من الفلسفة والعلوم ، التي كانتُ متوافَّرة بالعربيــةُ إذَّاك ، وحــاول إدماجها في النظر الإسلامي . هذا ، وكان حذقه في مختلف حقول العلم سبباً في اعتزاز الخليفتين المأمون والمعتصم به ؛ حتى أصبح مربياً لابن ثانيهما ، متمتعاً في البلاط بمركز ندر أن يتسنى للفلاسفة والحكماء المتأخرين . ولكن مركز الكندي الرفيع وقربه إلى البلاط لم يدوما. وفي أواخر أيامه ابتليّ بمُحنَّةُ أَثناء خَلافة المَّتوكل ، ومات مغموراً حوالي ٢٥٢ ( ٨٦٦) . (3) وعلى الرغم من أن اسم الكندي أصبح من ألمع الأسماء في التواريخ الإسلامية ، فلم نكن نعرف من آثاره العربية إلا عدداً ضئيلاً حيى ثلاثين عاماً خلت ، إذ اكتشف عدد لا يستهان به من مؤلفاته في استنبول ، مكنت العلماء من دراسة أفكاره بالرجوع إلى أقواله ذاتها . ومع ذلك ، فإن الرسائل الأربعين أو الخمسين التي وصلتنا ، إنما تكوِّن جزءاً ضئيلاً من المجموعة الضخمة التي ألفها ؟ إذا أردنا الاستناد الى ما ورد في فهرست ابن النديم من عناوين مصنفاته البالغة مئتين وأربعين مصنفاً .

وتشتمل الآثار التي وصلتنا على رسالته في ما بعد الطبيعة ، ومؤلفات مختلفة في المنطق وتقسيمه للعلوم ، وبحوث في آثار أرسطو ، ورسالته الشهيرة في العقـــل التي كانت معروفة في الغرب باسم De Intellectu والتي كان لها تأثير عميق في الفلاسفة المتأخرين كابن سينا (٥) ، وعلى تنبؤه بمدة الخلافة العباسية ، وكتب أخرى

في مختلف العلوم الطبيعية والرياضية <sup>(٦)</sup> .

وقد انتشرت شهرة الكندي في الغرب اللاتيني أيضاً . وذلك من خلال ترجمة بعض مؤلفاته الفلسفية والعلمية . وكان في الواقع من أبرز الشخصيات الإسلامية في الغرب ، وخاصة في صناعة التنجيم التي اعتبر في مضمارها حجة لا تدافع . وقد اعتبر بالفعل لدى الكثيرين أحد الثقات التسعة في التنجيم . وبلغت شهرته في العصور الوسطى درجة عظيمة حتى لقد امتدت إلى عصر النهضة . وهكذا نجد أن كاتباً مرموقاً في ذلك العصر مثل كاردانوس (Cardanus) ، يدرج الكندي في عداد أعظم الشخصيات الفكرية الإثنتي عشرة في تاريخ البشر (٧) وأبعدها أثراً .

وتتجلى بوضوح في الكندي معظم الخصائص التي نقرنها باسم الفلاسفة العلماء المتأخرين . لقد كان رجلاً كلي النزعة ، يرتاح إلى المنطق والعلوم الطبيعية والطب والموسيقى ارتياحه إلى علم الكلام والميتافيزيقا . وقد بقي مسلماً ورعاً ، بينما راح ينشد الحقيقة من أي منبع يجدها فيه . وهاك ما كتبه في مطلع رسالته في «الفلسفة الأولى» مما كثر به الاستشهاد : «ينبغي لنا أن لا نستحي من الأولى» مما كثر به الاستشهاد : «ينبغي لنا أن لا نستحي من القاصية عنا والأمم المباينة (لنا) . فإنه لا شيء أولى بطالب الحق من الحق وليس (ينبغي) بخس الحق ، ولا تصغير بقائله ولا بالآني من الحق ، ولا أحد مجنس بالحق ، بل كل يشرفه الحق» (٨) .

و هناك أيضاً خواص اخرى مميزة للكندي : ففي الفلسفة ، كان أقرب إلى المدرسة الأثينية الأفلاطونية المحدثة منه إلى المدرسة الإسكندرانية التي مال الفارابي إليها ، كما أنه فضل القياس الإستثنائي والمنفصل (•) اللذين استخدمهما برقلس الأثيني الأفلاطوني المحدث ؛ هذا القياس الذي انتقده في ما بعد الفارابي، وهو أكثر

<sup>.</sup> Hypothetical and disjunctive syllogism (\*)

تعلَّقاً بأرسطو ، وعده شكلاً ضعيفاً من أشكال الاستدلال . وكذلك ، أظهر الكندي ولعاً خاصاً بالعلوم الباطنية ، لا نجده عند معظم المتأخرين من الفلاسفة العلماء .

أمّا في موضوع الدين ، فقد مال إلى عقيدة المعتزلة وحاول أن يضع لها بناء فلسفياً ؛ فتصور علاقة بين الفلسفة والدين أو الإيمان والعقل ، لا نجدها في آثار الفارابي وابن سينا . فعند الكندي أن تمة نوعين ممكنين من العلم : العلم الإلهي الذي يسبغه الله على الأنبياء ، والعلم الإنساني الذي تعتبر الفلسفة أعلى أشكاله . والأول أسمى من الثاني ، لأنه يستطيع أن يدرك حقائق لا يستطيع العلم الإنساني مطلقاً أن يدركها من تلقاء نفسه . وعليه يجب التسليم بالحقائق المنزلة ، كخلق العالم من العدم والمعاد الجسماني ؛ حتى ولو لم يمكن إثباتها عن طريق الفلسفة ، وحتى لو تناقضت معها . فالفلسفة والعلوم اذاً يجب أن تسخر للوحي . فالكندي لا يجد تناقضاً بين مفهوم الأفلاطونية الحديثة لصدور العقول والأفلاك ، وبين تقرير الخلق من العدم والقول بأن سلسلة الوجود تتوقف على فعل إلهي .

وبظهور الكندي ، يبدأ تأمل المباحث والأفكار الاسكندرانية في قرينة إسلامية والنظر إليها في لغة جديدة . وقد ساهم كل من أفلاطون وأرسطو والأفلاطونيين المحدثين والرواقيين والهرامسة والفيثاغوريين والأطباء والرياضيين القدامي ببعض العناصر التي دخلت في تركب هذه المدرسة التي ظهرت بظهور الكندي . هذه المدرسة التي ظهرت بظهور الكندي . هذه المدرسة بقيت أمينة للانسجام الداخلي والمقتضيات المنطقية للمناهج التي عالجتها ، ناهيك بأنها استوعبت عناصر لها ارتباط وثيق بالحاجات العقلية والنفسية الى بعض العناصر المقومة للمجتمع الإسلامي . فهي على هذا الوجه تخلق وجهة نظر عقلية ، لا تتفق مع الإمكان الذي عب أن يتحقق فحسب ، بل مع حاجة يجب أن تسد أي وجهة نظر النظر الكلي الإسلامي .

وتظهر بعد الكندي شخصيات كثيرة لها اهتمام عام بكل فرع

من العلوم والفنون تقريباً وبالفلسفة وعلم الكلام أيضاً. فأدبجوا الميول العامة لعالم وفيلسوف من أبناء وعصر النهضة في العلوم والفنون في الميل الديني الخاص للاهوتي أو فيلسوف من أبناء العصور الوسطى. فكونوا طبقة من الرجال الذين وجدوا، وقد توفّروا على الفلسفة والعلوم ، أن حاجتهم إلى السببية قد تحققت داخل الإسلام ، فلم يتسببوا اذا في إيجاد الثغرة التي حدثت بين الدين والعلوم في أعقاب العصور الوسطى في العالم الغربي . والكندي باكورة هذه المدرسة المحديدة ، مدرسة الفلاسفة العلماء في العالم الإسلامي . ويمثل من عدة نواح دور نموذج للحكماء الذين جاءوا بعده ، وشاركوه في وجهة نظره إلى الكون .

كان أشهر تلامذة الكندي أحمد بن الطيّب السرخسي (١) ، المعلم الشيعي للخليفة المعتضد والذي نكب فيما بعد لإفشائه أسرار الخليفة وساءت سمعته بين كثير من الثقات المتأخرين كجاحب للنبوة (١٠) . ويمكننا أيضاً أن نذكر بين تلاميذ الكندي أبا معشر البكخيي المنجم الشهير المعروف في الغرب في العصور الوسطى باسم البكخيي المنجم الشهير المعروف في الغرب في العصور الوسطى باسم الأقاليم » و « المسالك والممالك » ، اللذين يعدان من أهم مصنفات الجغرافيا الإسلامية الأولى ، والمصدر الذي استمدت منه كتب الإصطخري وابن حوقل اللاحقة والأوسع شهرة . فقد روج هؤلاء الرجال لأثر الكندي وخصوصاً في العلوم ، وكانوا بمثابة الجسر الذي يصل بين الكندي وخلفه الحقيقي كفيلسوف عالم ، المعر الفاراي .

وُلَدُ الفاراَي ، أو Alpharabius ، عند اللاتين ، و المعلم الثاني » (١٣) عند العلماء المسلمين المتأخرين ، في قرية وسيج بفاراب من أعمال خراسان حوالي ٢٥٧ ( ٨٧٠) (١٤) . ورحل في شبابه إلى بغداد ليدرس المنطق والفلسفة على متى بن يونس ، ثم إلى حران حيث تتلمذ على يوحنا بن حيالان . ولما كان منذ نعومة

أظفاره على ذكاء حاد وموهبة فائقة لاكتساب جميع المواضيع العلمية تقريباً ، فسرعان ما بزغ نجمه كفيلسوف وعالم . وعاد إلى بغداد حيث اجتمع حوله جمهور من التلاميذ من بينهم الفيلسوف المسيحي المعروف يحيى بن عدي . ولكن مقام الفاراي في العاصمة العباسية لم يدم ؛ إذ ترك تلك المدينة في ٣٣٠ ( ٩٤١) إلى بلاط سيف الدولة الحمداني في حلب وبقي هناك حتى وافاه الأجل في ٣٣٩ ( ٩٥٠). ويعتبر الفاراي عامة الشارح العظيم والمقلد لأرسطو . فقد كتب شروحاً على «المقولات» و «العبارة» و «التحليلات الأولى والثانية» و «المغالطة» أو «السوفسطيقا» ثم «الخطابة» و « الشعر» ، كما شرح «المدخل» أو «الإيساغوجي» في المنطق لفرفوريوس، وكذلك «والآثار العلوية» لأرسطو . وقد صنف شرحاً على ما بعد الطبيعة»؛ كانت له ، علاوة على أهميته كعرض لحل الفارايي شخصياً لمسائل ما بعد الطبيعة ومسائل الوجود ، علاقة مباشرة بفهم ابن سينا للميتافيزيقا الأرسطوطاليسية .

وكانت لآثار الفارابي في المنطق خاصة أهمية كبرى ، إذ عبّر عن المنطق الأرسطوطاليسي فيها باصطلاحات فنية عربية دقيقة موفقة للغاية ؛ بحيث أصبحت منذ ذلك الحين ميراثاً لجميع فروع العلوم الإسلامية تقريباً (١٠٠) .

والفارابي ، على الرغم من أمانته الفائقة للبرهان الأرسطوطاليسي ، الذي يعده مفتاحاً لجميع أنواع البحث العلمي، ومن أنه اقتفى أثر والحكيم، بدقة في مسألة علم النفس ، لم يكن بحال من الأحوال أرسطوطاليسياً صرفاً . لقد عمل على توحيد أرسطو وأفلاطون ، إذ كان يعتقد كأغلب الحكماء المسلمين ، أن الحكمة التي بيتنها هذان الرجلان قد جاءت في النهاية من الوحي الإلهي ، ولذا ، لا يمكن أن تكون متناقضة كلياً . وكتب عدة كتب لهذه الغاية ، أشهرها كتاب و الجمع بين رأي الحكيمين أفلاطون الإلهي وأرسطو، ، حاول فيه أن يوفق بين رأي الحكيمين أفلاطون الإلهي وأرسطو، ، حاول فيه أن يوفق

بين وُجهتي نظر هذين الأستاذين القديمين ؛ كما حاول ذلك من قبله (١٦) الأفلاطونيون المحدثون وأولئك الذين أطلق عليهم برقلس اسم «سلسلة الفلاسفة الذهبية» .

وكان الفارابي فيلسوفاً سياسياً أيضاً ، بل ، يجب أن يُعد في الحقيقة مؤسس الفلسفة السياسية في الإسلام (١٧) . وكان في هذا الباب غالباً ما يتبع مبادىء أفلاطون الذي كان يلقبه بإمام الفلاسفة ، والذي وصلت فلسفته السياسية إليه عن طريق شرح مجهول لـ «الجمهورية» و « النواميس » (١٨٠) . لقد حاول الفارابي أن يجمع بين شخصية الملك الفيلسوف الأفلاطونية وشخصية النبي الشارع في الأديان الإبراهيمية ، ووصف المدينة الفاضلة التي تهيمن فيها شريعة سماوية واحدة على العالم كله . وفلسفته السياسية التي تنطوي عليها كتب مهمة مثل : « آراء أهل المدينة الفاضلة » (١٩٠١ وكتاب « تحصيل السعادة » وكتاب « تحصيل السعادة » وكتاب « السياسة المدنية الفاضلة » أمن المؤلفات في هذا الباب في الإسلام . ولقد كان لها أثر بالغ على ابن رشد ، الذي كان الباب في الإسلام . ولقد كان لها أثر بالغ على ابن رشد ، الذي كان في أكثر من ناحية أقرب إلى الفارابي من حيث الروح منه إلى ابن سينا الذي كان أقرب من حيث الزمان .

واختلف الفاراي أيضاً عن أرسطو في أنه كان ولوعاً بالموسيقى ؛ فقد كان له عطف عميق على وُجهة نظر الفيثاغوريين ، بينما كانت مقدرة أرسطو الموسيقية ضئيلة على كل حال . ولقد ألف المعلم الثاني رسالات في كل فروع المراحل الثلاثية والمراحل الرباعية من منهاج التربية الفيثاغورية ؛ إلا أنه حاز شهرة خاصة في الموسيقي بالمدرجة الأولى ، حتى تواترت القصص عن عبقريته الموسيقية الفذة ؛ فقد كان عازفاً بارعاً إلى جانب كونه خبيراً من الناحية النظرية . والواقع أنه ترك لنا ما يمكن اعتباره أهم الكتب في موسيقي العصور الوسطى ، أعني «كتاب الموسيقى الكبير» (٢٠٠ الذي كان له نفوذ كبير في الشرق والغرب ، وكان مرجعاً موثوقاً به على مدى العصور اللاحقة . وسرعان ما انتشرت تلاحين الفارايي في مدى العصور العصور اللاحقة . وسرعان ما انتشرت تلاحين الفارايي في

الشرق وخاصة بين بعض الطرق الصوفية ، وما زالت تستساغ لدى بعض الطرق المواظبة على السماع حتى يومنا هذا .

هذه العلاقة بالتصوف (٢١) ليست مجرد اتفاق ؛ فالفارابي على الرغم من نبوغه في المنطق والفلسفة السياسية ، قد عاش حياة رجل صوفي بروح متصوف ؛ حتى إن بعض الإصطلاحات الصوفية لتشيع في كل مكان بين تآليفه (٢٢) . لقد از درى الحياة الدنيوية المفرطة ، وكان له شغف خاص بالطبيعة العذراء وببساطة الحياة التي تستحوذ على من يعيش بين أحضانها ؛ حتى إنه كان يعقد دروسه ومساجلاته في الحقول المجاورة لنهر خارج المدينة المزدحمة . وكان غالباً ما يرتدي زيَّ آسيا الوسطى مع قلنسوة كبيرة من الفراء ، مستنكفاً الإذعان لتقاليد البلاط الخاصة بالملابس أثناء وجوده فيه . ومع ذلك ، فقد كان يظهر في بعض الأوقات في زي يبزُّ به جميع ومع ذلك ، فقد كان يظهر في بعض الأوقات في زي يبزُّ به جميع الناس ، وربما قصد من ذلك تحيير نقاده لدى البلاط (٣٣) .

وأكثر ما يظهر أهتمام الفاراي الخاص بالتصوف في كتابه الشهير وفصوص الحكم (٢٤) ؛ أعظم مؤلفاته ذات الأثر المستمر في الشرق والذي درس وقرىء في المدارس ولا يزال حيى يومنا هذا. وعلى الرغم من أن صحة نسبة هذا الكتاب الى الفارايي أصبحت موضع شك في الآونة الأخيرة (٢٥) ، فالأدلة المسوقة لا تبدو كافية ؛ ويبدو من المرجح جداً أن الكتاب للفارايي ، أو على الأوقل يمت إلى مدرسته . فالكتاب في ظاهره شرح لآراء المشائين الميتافيزيقية . أما في مدلوله الرمزي ، فإنه يحتوي على حلقة كاملة من العرفان ؛ وعلى هذا الوجه يتدارس في إيران الحديثة (٢١) . لقد كتبت شروح على هذا الوجه يتدارس في إيران الحديثة (٢١) . لقد كتبت شروح على هذا الكتاب عبر القرون ، أشهرها شرح اسماعيل الحسيني عليه ألى العالم الإسلامي عامة (٢١) .

وهكذا ، فكما نرى أن المعلم الثاني قد اشتهر بشروحه على كتب أرسطو وروّع لها ، وبصياغة المنطق بمجموعه في قالب اللغة العربية الجديد؛

نرى أنه أيضاً ، كان فيلسوفاً سياسياً محتذياً مثال أفلاطون ، وكان عالماً ، ورياضياً وموسيقياً موهوباً بوجه خاص ، وأخيراً مؤلفاً لكتاب عرف عند الخلف كخلاصة لمبادىء والعرفان » . وعلى هذا ، فقد كان ممثلاً ثانياً رفيع القدر لمدرسة الفلاسفة العلماء بل ، يجب أن يعتبر أعظم من الكندي كسلف لابن سينا ، الذي حظيت فيه المدرسة بأعظم ممثليها شهرة .

وممن تجدر الإشارة الخاصة إليه كسلف لابن سينا ، معاصر الكندي ، محمد زكريا الرازي ، المتوفى بين ٣١١ (٩٢٣) ٣٢٠ (٩٣٢) المعروف في اللاتينية باسم « Rhazes » ، الذي اشتهر في الغرب شهرته في العالم الإسلامي (٢٨) . وعلى الرغم من أن الرازي يعتبر نفسه فيلسوفاً من رعيل كبار « العارفين » القدامي ، ومن أنَّه بسط فلسفة كونية خاصة قائمة على خمسة مبادىء أزليــة ومرتبطة ب «طيماوس» في تفسيرها الإسكندراني المتأخر ، فقد كان في نظر معاصريه كما كان في نظر الأجيال اللاحقة طبيباً كفؤاً أكثر منه فيلسوفًا . لقد تعرضت آراؤه الفلسفية والدينية ، التي كانت تحمل أثر الأفلاطونية والغنوصيَّة من ناحية والمانوية من ناَّحية أحرى ، للنقد القاسي على يد رجال كالفارابي والبيروني (٢٩١ في ما بعد . ولم يبق من كتبه التي تتناول هذه المواضيع إلاَّ القليل . أما منهاجه التجريبي في الطب ، كما يتبين من تحفته الطبية كتاب ( الحاوي » ، وفي الكيّمياء ، كما يتبين من وسر الأسرار » <sup>(٣٠)</sup> ، نقد لعب دوراً مهماً في باب العلوم الطبيعية في عصره وترك طابعه الخاص على نواح معينة من كتب ابن سينا ، وخاصة تلك التي تتعلق بالطب والعلوم الطبيعية .

جرت العادة في التواريخ العامة للفلسفة الإسلامية ، أن ينتقـل الكاتب من الفارابي إلى ابن سينا مباشرة ، باعتباره الشخصية الثانية

ذات الشأن في تطور هذه المدرسة ؛ على أن هناك بين الإثنين فلاسفة وعلماء ترجع أهميتهم إلى أنهم مهدوا الطريق أمام ابن سينا . والإشارة هنا لا تقتصر على الشخصيات العلمية المهمة ، أمثال أبي الوفا وأبي سهل الكوهي وابن يونس وعبد الجليل السّجزيّ والبيروني وإخوان الصفا (۱۳) ، والعلماء الموسوعيين أمثال الخوارزمي مصنف «مفاتيح العلوم» وابن النديم مؤلف «الفهرست» (۳۲) ، فهناك أيضاً عدة فلاسفة ومناطقة من ذوي الشأن نذكر منهم : أبا البركات البغدادي (۳۳) وابن مسكويه معاصر ابن سينا الذي نالت كتاباته الأخلاقية شهرة واسعة وأبا سليمان السجستاني وتلميذه أبا حيّان التوحيدي ثم أبا الحسن العامري .

لقد بقى السجستاني والعامري من هذه الجماعة مجهولين بالنسبة الى العالم الغربي ، على الرغم من أثرهما الكبير في زمانهما وفي أوساط من تلاهما من المتأخرين في الفلسفة الإسلامية . فأما السجستاني ، الذي امتدت حياته طيلة معظم القرن الرابع الهجري - (العاشر الميلادي)، أي ، من حوالي ٣١٠ (٩٢٢) إلى ٣٩٠ (٩٩٩) ، فقد كان تلميذاً لمتى بن يونس ويحيى بن عدي ، ثم صار الفيلسوف المقدم في بغداد في الفترة الممتدة من الفارايي إلى ابن سينا . وكان منزله ملتقى رجال العلم جميعاً . وقد عُقدت فيه المناظرات العديدة التي ، دُونها أهم تلامنٰدته ، أبو حيان التوحيدي في كتابه «المقابسات ّ» . والواقع أنْ كتب التوحيدي الإخبارية كـ « الإمتاع والمؤانسة » ، مفعمة بأقوال أستاذه وآرائه . وقد اشتهر السجستاني أصلاً كمنطقي وكمؤلف تاريخ شهير للفلسفة يسمى «صوان الحكمة» (٣٤) ، الذي لم تبق منه إلا نبذ ؛ وإن كان قد أكملَه أبو الحسن البيهقي في كتابه «تتمة صوان الحكمة » (٣٥) . وأفضل الطرق للوصول إلى تأثيره وآراثه في مختلف المواضيع الفلسفية هو استنباطها من خلال دراسة كتب التوحيدي ، التي تُنبين إلى جانب ذلك مدى تسلُّط السجستاني على الحياة العقلية في بغداد أثناء الفترة السابقة لابن سينا . وأما أبو الحسن العامري ، المتوفى سنة ٣٨١ (٩٩٢) الذي عاصر السجستاني والتقى به أثناء رحلة قام بها إلى بغداد ، والذي يمكن اعتباره لعدة وجوه أهم الفلاسفة الذين جاؤا بين الفارايي وابن سينا ، فقد وُلد في نيشابور ودرس على أبي زيد البلخي ، وقابل عدداً من علماء زمانه في ما بعد . كما دخل في مجادلات مع فلاسفة بغداد ، وهي مدينة كان يكرهها وسرعان ما غادرها وقفل عائداً إلى وطنه خُراسان (٣٦٠) . لقد حاول العامري أن يوفق بين الدين والفلسفة ، وكتب كتاباً في الدفاع عن الإسلام وسُمُوه على الأديان والمذاهب السياسية الأخرى دعاه باسم « الإعلام بمناقب الإسلام » (٣٧٠) . وكان مياً لا إلى فلسفة الساسانيين السياسية متأثراً بها لدرجة لا تقل عن تأثره بالمصادر اليونانية ، كما يمكن أن نجد في مؤلفاته إحدى الأقنية تأثره بالمصادر اليونانية ، كما يمكن أن نجد في مؤلفاته إحدى الأقنية التي تسربت من خلالها الأفكار الفارسية الخاصة بالحكومة والمجتمع إلى محيط النظر الإسلامي .

لقد وصلنا كثير من كتب العامري ، أهمها الرسالة الأخلاقية والسعادة والإسعاد » وتأريخه المهم للفلسفة «الأمد على الأبد »، وهو تاريخ مهم ألم به الحكماء المتأخرون وخاصة مُلا صدرا قد اقتبس مقيدته مراراً في كتابه «الأسفار » . والظاهر أن ملا صدرا قد اقتبس عقيدته في اتحاد العقل والعاقل والمعقول ، التي رفضها ابن سينا رفضاً باتاً ، عن العامري ، أول الفلاسفة المعروفين في العالم الإسلامي بشرحها أي أصبيبعة ، سلسلة من الرسائل المتبادلة بين العامري وابن سينا . ولكن هذا وعدو الإحتمال جداً ، إذ كان ابن سينا الصغير عند وفاة العامري لا يزال في الحادية عشرة من العمر فقط . وعليه ، فالأحرى أن يعتبر العامري أحد الفلاسفة الذين مهدوا الطريق بفضل كتبه وإعداده التلاميذ (الذين اشتهر بعضهم كابن مسكويه) لبلوغ مدرسة الفلاسفة العلماء أعلى شأوها ، الذي تحقق بطلوع ابن سينا عليها .

#### سيرة إن بينا

وُلد ابن سينا ، المعروف في العالم الغربي بـ Avicenna والملقّب بـ وقد أظهر بـ وقد أظهر بـ وقد أظهر ما الأطباء ، سنة ٣٧٠ (٩٨٠) في بُخارَى (٣٨٠) . وقد أظهر هذا الحكيم ، الذي قُدر له أن يبذّ جميع أقرانه في العلوم والفنون الإسلامية والذي أسندت إليه ألقاب فخمة كالشيخ الرئيس وحجة الحَق الِّي ما زال يعرف بها في الشرق، ملكة خارقة على التحصيل منذ نعومة أُظَّفَاره. وقد حالفه الحظ ايضاً إذ آهتم والده الإسماعيلي المذهب أهتماماً عظيماً بتعليمه؛ كما كان منزل والده ملتقى للعلماء من كلّ حدب وصوب. فختم ابن سينا القرآن الكريم واستوعب النحو في سن العاشرة ، ثم عمد إلى دراسة المنطق والرياضيات التي أخذها عن أبي عبد الله الناتلي . وما أن أتقن هذه المواد حتى عمد إلى دراسة الطبيعيات وما بعد الطبيعة والطب على أبي سهل المسيحي . ولما بلغ السادسة عشرة ، كان قد تضلع من علوم زمانه جميعاً ، ما عدا ما بعد الطبيعة التي كان ينطوي عليها كتاب ﴿ الميتافيزيقا ﴾ لأرسطو ؛ الذي قرأه منَّ أُوله الى آخرَه عدة مرات حتى حفظه عن ظهر قلب، دون أن يستطيع فهمه . ولكن هذه العقبة ذاتها زالت عندما اكتشف شرح الفارابي لهذا الكتاب بطريق الصدفة ، فحلَّ له كل ما استغلق عليه . ومنذ ذلك الحين ، لم يعد ابن سينا في حاجة إلى توسيع إطار دراساته و عَرْضاً ،؛ وإنما، كان عليه أن يزيد فهمه وعُمقاً، بالنسبة الى ما تعلمه حتى سن الثامنة عشرة. والواقع انه ذكر في أحريات أيامه لتلميذه المقرب الجرجاني انه في مدى السنوات اللاحقة لم يحصّل أكثر مما

تعلمه و هو فتى في الثامنة عشرة .

وكانت براعة ابن سينا في الطب قد قربته من السلطان ، وفتحت له أبواب مكتبة القصر ، كما حظي بمقام محمود لدى البلاط . ولكن ضغط القلاقل السياسية في آسيا الوسطى ، كنتيجة لتزايد سلطة محمود الغزنوي ، جعل الحياة صعبة قلقة في وطنه الأصلي ، مما اضطر ابن سينا الى أن يهجر بخارى إلى جرجانية ، ثم إلى مغادرة تلك المنطقة بأسرها إلى جرجان . وفي سنة ٤٠٣ (١٠١٢) في مغامرة هلك فيها جمع من الرفاق ، عبر ابن سينا الصحراء إلى خراسان . هذا ، وتشير معظم المراجع الإسلامية المعروفة إلى أنه زار الشاعر الصوفي الشهير أبا سعيد أبا الخير قبل أن يصل إلى جرجان ؛ حيث تمنى أن يلتقي بنصير الفنون والآداب ، قابوس بن وسمجير . ولكنه علم فور وصوله أن نصيره المنشود قد توفي .

ومن جراء هذه الصدمة انقطع إلى احدى القرى لبضع سنوات ، ثم غادرها إلى الرّي بين ٤٠٥ (١٠١٤) ، ٢٠٦ (١٠١٥) . وكانت فارس آنذاك تحت حكم البويهيين ، الذين كان عدد منهم يحكم ولايات مختلفة من البلاد . وقضى ابن سينا مدة في بلاط فخر الدولة بالرّي ، ثم غادرها إلى همدان ليقابل شخصاً آخر من بني بويه ، هو شمس الدولة . وكانت مقابلة موفقة ؛ فعلى إثر وصوله إلى هذه المدينة ، طلب إليه أن يعالج السلطان الذي كان قد أصيب بمرض. وشفي شمس الدولة ، فأصبح ابن سينا من المقربين لدى البلاط ؛ حتى لقد تقلد الوزارة في آخر الأمر ؛ وهو منصب اضطلع بأعبائه عدة سنوات حتى وفاة السلطان . حينذاك ، تنكرت له السعادة السياسية فألقي في السجن ، لرفضه الاستمرار في الوزارة، ولم يتمكن من الفرار إلا باستغلال فرصة حصار ضرب حول همكذان ، والتخفي بعد ذلك في زي درويش .

وما أن حرر ابن سينا نفسه من ارتباطاته في همدان ، حتى رحل إلى أصفهان ، التي تمنى لعدة سنوات أن يزورها باعتبارهـــا

مركزاً علمياً مهماً . وهناك ، كان محل رعاية علاء الدولة ؛ وتمتع بفترة طويلة من الاطمئنان دامت خمس عشرة سنة . فكتب عدة كتب مهمة أثناء تلك المدة ، كما بدأ بدراسة علم النجوم ، وبإنشاء مرصد . ومهما يكن من أمر ، فحتى هذه الفترة الهادئة من حياته المضطربة قد قُوطعت بغارة على أصفهان، قام بها مسعود ابن محمود الغزنوي الذي كان قد اضطر ابن سينا إلى ترك بسقط رأسه في شبابه ، أدت إلى ضياع عدد من كتب هذا الحكيم . وبلغ من انزعاجه من هذه الأحوال ، ولمعاناته للقولنج ، أن عاد مرة أخرى إلى همدان ، حيث توفي في سنة ٤٢٨ (١٠٣٧) ، وحيث يوجد قبره اليوم .

هكذا انتهت حياة شهدت الكثير من التقلبات السياسية ، وكانت في حدٌّ ذاتها هدفاً لكثير من الصعوبات. لقد مني ابن سينا بالكثير من السعود والنحوس في حياته وتمتع بكثير من الْأيام الرّخية والعصيبةُ على حد السواء . كان يعمل في الغالب كطبيب لعدد من الأمراء ، فعاش حياة اجتماعية نشيطة للغاية . وفي بعض الأحيان كان يقبل أن يضطلع بمسؤولية الدولة ، إلا أنه كان يحيا في الوقت نفسه حياة عقلية عميقة ؛ كما يتبين من عدد كتبه وطبيعتها ونوع تلامذته . لقد كان رجلاً يتمتع بقوة جسدية عظيمة ؛ فكان يَقضي الليالي الطوال في الاحتفالات المبهجة ، ثم يتحول عنها إلى تحرير رسائل عن بعض مسائل الفلسفة والعلوم . وكانت قدرته على حصر الذهن خارقة أيضاً ، فكان يملي بعض رسائله على أحد الكتبة وهو معتل صهوة الجواد في طريقه إلى احدى المعارك مع السلطان . والحقيقة ،" أنه لا يبدو أي أثر للازعاجات الخارجية على إنتاجه العقلي . فهذا الرَّجل ، الذي كان منغمساً في الحياة العادية في كلا السياسة والبلاط ، كان قادرًا أيضاً على أن يضع أساساً لفلسفة مدرسية للقرون الوسطى، وأن يوحد الأصول البقراطية وآلجالينوسية في الطب، وأن يؤثر في العلوم والفنون الإسلامية بصورة لم تتح لشخصية أخرى من قبله أومن بعـده .

### مؤتفات ابن سينا

تدور مؤلفات ابن سينا ، التي بقي منها مئتان وخمسون مؤلفاً تقريباً ، هذا إذا أُخذُنا رسائله القُّصيرة ومكاتباته بعين الاعتبار، على جميع المواضيع المعروفة في العصور الوسطى تقريباً <sup>(٣٩)</sup> . وأغلب هذه التآليف بالعربية ، وإن كان بعضها بالفارسية ، مثل دانشنامة علاثي ، أي كتاب العلوم المُهدى إلى علاء الدولة ، والذي يعتبر أول مؤلف فلسفي كتُب بالفارسية (٤٠٠) . أما أسلوب ابـن سينا في العربية ، فقد كَّان في آثاره المبكرة ، صعباً تعوزه السلاسةً إلى حدّ ما . ولما أقام في أصفهان بدأ بدراسة الأدب العربي فوراً ، ردًا على نقد بعض الأدباء . فهذب أسلوبه وأتقنه . وتشهُّد الْكتب التي أُلَّفُت في الفترة الأخيرة من حياته وخاصة «الإشارات والتنبيهات» على ذلك التطور . وتشتمل كتب ابن سينا الفلسفية ، على دُرَّته المشاّئيّة النادرة ، «الشّفاء » (أو Sufficientia باللاتينية) الذي يُعتبر أطول موسوعة علمية كتبها إنسان بمفرده (٤١) ، وكتاب «النَّجاة» وهو خلاصة «الشَّفاء»، و «عيون الحكمة»، ودرَّته الأخيرة ولعلها العظمى «الإشارات والتنبيهات» . كما كتب علاوة على هذا عدداً كبيراً من الرسائل في المنطق وعلم النفس وعلم الكون والْإِلهَيَاتُ (٤٢) . وثمة أَيضاً آثارُه ﴿البَاطنيَّة﴾ الأهم (٣٣) ، التي تعتبر مظهراً لفلسفته المشرقية ، ومنها : رسالته في ﴿ العِيشقِ ﴾ "، رواية «حيِّ بن يقظان» ، رسالة «الطّير» ، «سلامانُ وأبَّسال» ، الفصول الثلاثة الأخيرة من «الاشارات» «ثم منطق المشرقيّين» وهو

جزء من كتاب أكبر مفقود الآن .

وأما في العلوم ، فقد كتب ابن سينا عددا من الرسائل الصغيرة عن مسائل معينة في الطبيعيات وعلم الجو وما إلى ذلك . كما أن هناك أقساماً في الكتب الجامعة ، وخاصة في «الشفاء» ؛ حيث يوجد أكمل عرض لآرائه في الحيوان والنبات والجيولوجيا وعلم النفس ، الذي يُعتبر في الفلسفة المشائية – على العكس من وجهة نظر المدارس المتأخرة شيمة الإشراقيين – فرعاً من الطبيعيات أو الفلسفة الطبيعية . وفي ما يختص بالطب ، فقد وضع ابن سينا «القانون»، وهو الكتاب الشهير الذي قد يكون أبقى الكتب أثراً في تاريخ الطب ولا يزال يدرس في الشرق حتى اليوم (٤٤٠) ؛ و «الأرجوزة» في الطب، الجامعة يدرس في الشرق حتى اليوم (٤٤٠) ؛ و «الأرجوزة» في الطب، الجامعة من الرسائل بالعربية والفارسية على السواء ، تدور على أمراض وأدوية مختلفة .

وعلاوة على الكتب الفلسفية والعلمية ، فقد نظم ابن سينا عدة قصائد بالعربية والفارسية ، منها قصيدته العينية (٤٥) التي تعتبر بحق أشهر قصائده . أضف إلى ذلك كله ، عدة كتب دينية ، لا تقتصر على رسالات في مواضيع دينية فحسب ، كفحوى القدر والاختيار ، بل تتناول تفسير القرآن أيضاً ؛ فقد فسر عدة سور منه . وتتجلى أهمية هذا النوع الأخير ، بصفة خاصة ، في أن ابن سينا حاول في هذه التفاسير بادىء ذي بدء التوفيق بين العقل والدين ، على خطوط رسمها الكندي والفارايي وإخوان الصفاء ، ثم استمرت بعده على يد السهروردي ، وآتت ثمارها أخيراً على يد الميرداماد وملا صدرا . وهذه التآليف تضيف أبعاداً إلى المجموعة المتعددة الوجوه من إنتاج ابن سينا العلمي ، وتؤكد خصب سلسلة من الكتب تراوح بين العلوم المبنية على المشاهدة وحتى التجربة ، فعلم الوجود، وبين الرياضيات والعرفان والإلهيات ، وبين المنطق وتفسير القرآن الكريم .

#### فلسفن الوحب ود

تدور الإلهيات عند ابن سينا أساساً على فلسفة الوجود. فلراسة الوجود وكل التمييزات التي تخصه تحتل المركز الرئيسي في تفكيره المينافيزيقي (٤٦). إن حقيقة الشيء تتوقف على وجوده، ومعرفة الشيء ، تقتصر في النهاية على معرفة مرتبته في سلسلة الوجود الكلية التي تعين جميع خصائصه وصفاته. إن كل شيء في العالم – بحكم كونه موجوداً فحسب – ملقى في خضم الوجود ، ومع ذلك فالله ، او الوجود المحض الذي هو اصل الاشياء جميعاً وخالقها ، ليس الحلقة الأولى في سلسلة متصلة، فلم تكن له اذاً صفة الاستمرار لا الميولاني ، أو الأفقي ، بالنسبة إلى الكائنات في هذا العالم (٤٧). لا الله ، على العالم متعال عليه . إنه الله ، كما يتصور في الأديان الإبراهيمية . إنه الله ، لا كما يتصوره ابن سينا المسلم ، فحسب ، بل الفلاسفة اليهود والمسيحيون ، الذين ابن سينا المسلم ، فحسب ، بل الفلاسفة اليهود والمسيحيون ، الذين استركوا في تصور عام للإله الأسمى ، والذين أعادوا ، كأبن اسينا ، صوغ مفاهيم الفلسفة اليونانية في مذهب وحداني .

وتعتمد دراسة ابن سينا للوجود – بمعنى وجود مشترك بين كل الأشياء دون أن يكون جنساً عاماً لها – على تمييزَين أساسيين ، يبرزان في كل دراسته للوجود . وهذان التمييزان يتعلقان بماهية الشيء ووجوده من ناحية ، ووجوبه أو امكانه أو امتناعه من الناحية الأخرى (٤٨) . فعندما يفكر شخص بثيء ما ، يكون في استطاعته أن يميز بالحال في ذهنه بين جانبين مختلفين لهذا الشيء : احدهما

ذاته أو ماهيته ، وهي كل ما يمكن أن يقال في الجواب عن سؤال : ما هو ؟ . والآخر وجوده . فعندما يفكر إنسان في الحصان مثلاً ، يمكنه أن يميّز في ذهنه بين صورة الحصان أو ماهيّته التي تتضمن الهيئة والصورة واللون وكل شيء آخر يحتوي على ماهيّة الحصان ، ووجود ذلك الحصان في العالم الخارجي . فالماهية في الذهن مستقلة عن الوجود ، بمعنى أن الإنسان يستطيع أن يفكر في ماهية شيء ما دون الإلتفات إلى ما إذا كان موجوداً أو غير موجود . أما في العالم الخارجي ، فإن ماهيّة الشيء ووجوده هما عين الشيء ، وليسا جزءين لكل منهما حقيقة خارجية مستقلة ، يحصل عن اجتماعهما شيء ما ، كما قد يضيف المرء القشدة إلى القهوة أو الماء إلى العجين . فإن ذلك يحدث في الذهن فقط ، في التحليل الذي يقوم به العقل البشري ؛ حيث يتميّز هذان العنصران ، ويدرك الإنسان أن لكل البشري ؛ حيث يتميّز هذان العنصران ، ويدرك الإنسان أن لكل شيء في الكون ماهية يضاف إليها الوجود .

وبعد أن يقرر ابن سينا هذا التمييز الأساسي ، يؤكد أنه على الرغم من أن وجود الشيء يضاف إلى ماهيته ، فإن الوجود هو الذي يعطي كل ذات أو ماهية حقيقتها الواقعة ، وعليه ، فهو أصيل . وماهية الشيء ليست في الحقيقة أكثر من تحديده الوجودي الذي ينتزعه الذهن . على هذه المقدمة الأساسية ، رد "السهروردي والميرداماد في القرون اللاحقة ، ذاهبين على العكس إلى أن الاصالة للماهية لا للوجود . وفي الدفاع عن وجهة نظر ابن سينا ، تبنّى مُلاً صَدَّرا بعد سبعة قرون ، تقدّم الوجود على الماهية ، مُضيفاً علاوة على ذلك أن وجود أي شيء ليس شكلاً وجودياً منفصلاً بالكلية ؛ فكل وجود درجة من نور الوجود المحض وأن هناك وحدة وجود متعالية مختفية خلف ستار كثرة الماهيّات والأشكال الخاصة للوجود . ويرتبط مباشرة بهذا التمييز الأساسي بين الماهية والوجود ، تقسيم ابن سينا للوجود إلى ممتنع وممكن وواجب . وهذا التقسيم الذي حظى بقبول الفلاسفة المسلمين المتأخرين والمدرسيين اللاتين ،

لا يظهر على هذا الشكل عند أرسطو . فهو من ابتكار ابن سينا . والحقيقة ، أن ابن سينا يبني فلسفته كليًّا على التفرقة بين هذه الأقسام الثلاثة والعلاقة بين كل منَّ الماهيَّة والوجود بالنسبة إلى كل منها أ فإذا تأمل المرء ماهيّة شيء في ذهنه ، وتحقق من أنها لا يمكن بحال من الأحوال أن تقبل الوجود ، بمعنى استحالة وجودها ، فإن هذا الشِّيء ممتنع ولا يمكنُّ أن يوجد ؛ كَمَا هي الحال في تصوُّر شريك الباري ؛ فإن وجوده الميتافيزيقي محال ويؤدي إلى التناقض . فإذا تكافأت في ماهية الشيء حال الوجود وحال العدم ، أي أمكن أن يوجد وأن لا يوجد دون أن ينجم عن ذلك تناقض أو تحال في أي من الحالتين ، فهذا الشيء ممكن الوجود ، شيمة سائر المخلوقات في العالم ؛ فماهيّاتها تحتَّمل إما الوجود وإما العدم . وأخيراً ، إذا كَانت الماهية لا تنفك عن الوجود ، وعدم وجودها يستلزم الإستحالة أو التناقض ، فإنه وإجب . وفي مثل هذه الحالة تكونُ ماهيَّته عين وجوده . وهذا الوجود هو الوجود الواجب ، أي الله ، الذي لا يمكن إلا أن يكون موجوداً ، ما دامت ماهيته ووجوده شيئاً واحداً . فوجوده ماهيّته ، وماهيّته وجوده (٤٩) . هو وحده الذي يتصف بالوجود بذاته ؛ وهو القائم بذاته ؛ وكل ما عداه من الموجودات ، وجوده بمثابة عرض مضّاف إلى ماهيّته ، لذا كانت موجودات جائزة (٠٠٠) . إن وجود العالم بأسره ليست له منزلة أعلى من منزلة الجواز ، وهو في كل لحظة من وجوده عالة على الوجود الواجب ، الذي يحفظ كل الأشيَّاء في حالَّة الوجود بإفاضته المستمرة لنور وجوده عليها .

ولهذا ، فالعالم وكل ما فيه موجودات ممكنة متوقفة ميتافيزيقياً على الوجود الواجب . أضف إلى ذلك أن الموجودات الممكنة في حد ذاتها نوعان : (١) ممكنة ، تكتسب صفة الوجوب من واجب الوجود . (٢) ممكنة صرف لا تعلق لها بأي نوع من الوجوب . يتكون القسم الاول من الجواهر العقلية البسيطة المجردة أو الملائكة؛ وهي

تمثّل «المعلولات الخالدة» لله ؛ بمعنى أنه يمنحها صفة الوجوب . ويشتمل الثاني على مخلوقات عالم الكون والفساد التي تحمل عوامل الفناء في ذاتها ، فولادتها اذاً نذير بموتها .

وفضلاً عن هذا التقسيم للموجودات الممكنة ، إلى أبدية وحادثة أو خالدة وفانية ، فإن ابن سينا يقسم الكائنات أيضاً على أساس كونها جوهراً أو عرضاً ، مطبقاً في ذلك المقولات الأرسطوطاليسية ، كما هذبها فرفوريوس ، على ماهية الأشياء الموجودة . فالماهيات بحسب هذا التمييز ، إما اعراض وإما جواهر . وذلك تبعاً لما إذا كانت متوقفة على شيء آخر كتوقف اللون على الحائط ، أو مستقلة كمادة الحائط نفسه . أما مقولة الجوهر ، فتقسم إلى ثلاثة أقسام كما يسلى :

١ – العقـل : وهو مفارق بالكلية للمادة والقوة .

٢ - النفس: وهي على الرغم من مفارقتها للمادة ، فإنها
 تعتاج إلى جسم تفعل فيه .

٣ - الجسم : وهو الذي يقبل خاصية الإنقسام وله طول وعمق وعرض .

وعلى هذا ، فعناصر الوجود من حيث كونها عارضة وجائزة في مجموعها ، تنقسم إلى ثلاثة جواهر تشمل مراتب الوجود المختلفة ، وتؤلف الأجزاء التي يتركب منها العالم ، وعن طريقها يحصل العلم بالنظام الكوني (٥١) .

# الفلسفة الكونت وعسلم الملائكة

يتطرق ابن سينا ، بوعي كامل للفرق الوجودي الأساسي بين الكون والله، إلى دراسة الكون وعلم التكوين، بغية تبيان كيفية صدور الكثرة عن الواحد ؛ وهو في الوقت نفسه منزه عنها جميعاً . ولما كان الغرض الميتافيزيقي الأساسي لابن سينا ، هو إثبات طبيعة الكون الممكنة ، فغرضه من علم الكون وتكوين العالم هو أن يحدد الاتصال القائم بين المبدأ الأول ومظاهره .

وعملية الخلق أو التجلي ترتبط مباشرة بعمل الملك وأهميته . فالملك هو الأداة التي تنجز بواسطتها هذه العملية . فعلم الكون عند ابن سينا مرتبط ارتباطاً مباشراً بعلم الملائكة . والملك يؤدي وظيفة خلاصية في كل من علم التكوين وعملية تحقيق الذات الروحي وتحصيل المعرفة (٢٠٠) . وبناء على نهج أفلوطين في الفيض المتوالي لدرجات الملكوت، بعد أن يؤولها على ضوء الإمكانية والجواز، يعمد ابن سينا الى وصف عملية صدور الكون ، مستفيداً من المبدأ القائل إن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد ، ومن القول بأن الخلق يحدث عن طريق التعقل (٣٠) .

فعملية الخلق أو افاضة الوجود وعملية التعقل شيء واحد . فبواسطة تعقيل مراتب الحقيقة العليا ، تبرز المراتب الدنيا إلى حيّز الوجود (٥٤) . وبناء على المبدأ السابق ، صدر عن الواحد الواجب الوجود الذي هو مبدأ كل الموجودات موجود واحد ، يطلق

عليه ابن سينا اسم العقل الأول ، الذي يعتبره بمثابة أشرف الملائكة . وهنا يتعقل هذا العقل المجرّد الواجبَ بما هو واجب ، ثم ماهيّته هو بما هو واجب بالموجود الواجب ، فماهيّته بما هو موجود ممكن بذاته . وهكذا ، فإن له ثلاثة أبعاد من حيث المعرفة ، ينشأ عنها العقل الثاني فنفس الفلك الأولفجرم الفلك الأول على التوالي . ثم إنَّ هذا العقل الثاني المنبثق على هذا الوَّجه يتعقل كذلك العقل الأولُّ ؛ فيٰنشأ العقل الثالث ونفس الفلك الثاني وجرمه . وهكذا دواليك ، حَى ينشأ العقل العاشر والفلك التاسع الذي هو فلك القمر (٥٥٠). وهنا ، حيث لا يبقى في «جوهر» الكون ، صفاء يكفي لقيام فلك آخر ، يتولد عالم الكون والفساد من بقايا « الأمكانيات الكونية » . ويقوم العقل العاشر ، في عالم ما تحت القمر ، عالم التحول الذي يحيط بَالْحِيَاةِ الْأَرْضِيةِ لَلْإِنسَانَ ، بعدة وظائف أساسية . فهو لا يمنح هذا العالم وجوده فحسب ، بل يُولُّد باستمرار الصور التي باتحادهاً مع المادة توجد مخلوقات هذه المنطقة من الكون أيضاً . فعندما يتكون مخلوق ، يفيض العقل العاشر الصورة اللازمة لأمكان وجوده، وعندما يذوي ويموت يسترد الصورة منه . ولهذا السبب يطلق ابن سينا عليه اسم «واهب الصور» . فمثلا ، إذا تجمَّد الماء وصار ثلجاً ، فإن صُورة الماء تكون قد زالت ، قد استردَّها واهب الصور ؛ ثم دخلت صورة الثلجية الجديدة على هيولى ما كان ماء من قبل حتى تحيله إلى ثلـــج .

ويقوم العقل العاشر أيضاً بوظيفة إشراقية بالنسبة إلى عقـــل الإنسان . فالإنسان ينتزع الصور التي يجدها متحدة مع المادة في ذهنه ، وبواسطة الإشراق الملقى من العقل العاشر ، يصبح قادراً على أن يرفعها ثانية إلى مستوى كلي . وعلى هذا الوجه ، فالكليات موجودة في العقل «الملكي» ؛ ومن ثم تهبط إلى عالم المادة لتصبح صوراً مادية ؛ وتتشخص فقط لترتفع ثانية في ذهن الإنسان من خلال إشراق الملاك إلى مستوى الكلي . وعليه ، فالعقل العاشر ليس

أداة للخلق فحسب ، بل هو وسيلة إشراق أيضاً ، وكما سنشاهد في ما بعد ، وسيلة الوحيّ للأنبياء ، والى حد أدنى للأولياء والعرفاء . لهذا ، كان العلم الكُّوني عند ابن سينا يرتبط أساساً بعلم الملاثكة ويتبع مباشرة العالم الكوني الأفلوطيني ، الذي أوَّله بطبيعة الحال تأويلاً آخر . فقد كان ابن سينا يُعي وعياً تاماً المفهوم الإسلامي للعلاقة بين الله والكون ، وقد سعى دائماً لإثبات الطبيعة الحائزة فحسب للخلق إزاء الخالق ، وبالتالي للبقاء وفياً لَمبدأ أساسي من وجهة النظر الإسلامية . ويخطو ابن سينا في «الرسالة النّيروزية» (٥٦) خطوة أخرى نحو التوفيق بينٍ علم الكون ووجهة النظر الإسلامية « والشرقية » ؛ إذ يصف تولُّد الحلقات المختلفة في سلسلة الوجود بناء على الحروف الأبجدية العربية . فالكلمة والحروف التي تكوِّنها ، بالنسبة الى السَّاميّ ، أوضح وأَبلغ رموز للمُثُلُ والأعيانُ الثابتةُ التي ظهر عنها هذا العَّالم إلى حيَّزُ الوجود . فعلوم الحروف وقيمتها الرمزية، بالنسبة الى كل من اليهود والمسلمين ، ذوي الروحانية البدوية السامية ، ذات أهمية كبيرة ، إن في القبَّالة عَند اليَّهود أو الجَفر في الإسلام (٥٧).

في هذه الرسالة التي اتبع ابن سينا فيها بعض المدارس و الباطنية و الإسلامية و بعض فرق الإسماعيلية ، نراه يستخدم النظام الأبجدي (٥٨): فالألف = ١ ، رمز للخالق ؛ والباء = ٢ ، للعقل الكلّي ؛ والجيم = ٣ ، للنقس الكليّة ؛ والدال = ٤ ، للطبيعة . إن هذه المحاولة لابراز المطابقة بين كائنات الفلسفة الكونية وحروف لغة التنزيل ، التي تشبه إلى حد كبير آثار جابر بن حيان وإخوان الصفاء ، ذات مغزى مهم وخاصة عند ابن سينا ، إنها تدل على أن شيخ المشائيين كان ينشد حكمة مشرقية تباين الفلسفة اليونانية السائدة ، وعلى أنه لم يكن مجرد مقلد للفلاسفة القدامي. وهي تميط اللئام أيضاً عن مظهر من لمظاهر عبقرية ابن سينا المتعددة الجوانب ، والأقرب آصرة من هالفلسفة المشرقية و ، التي حاول شرحها في الفترات الأخيرة من حياته.

### العلوم الطب عينه والرباضية

كانت عظمة ابن سينا كعالم وطبيب تحكي عظمته كفيلسوف تقريباً. والحقيقة ، أنه عُرف أغلب ما عُرف في الغرب ، كأستاذ في ميدان الطب . وزينت صورته كأمير للأطباء ، جدران كثير مَن الْكَاتِدرائيات في أوروبا . وقد أكرمه دانتي بحشره في ١ الأعراف، Limbo ، بين رائدي الطب العظيمين بقراط وجالينوس (٩٩) . وهكذا أيضاً في الشرق ، فقد كان تأثيره كطبيب بارزاً على الدوام ولا يزال حيّاً حتى اليوم . لقد اهتم ابن سينا بكل حقل من حقولًا العلوم الطبيعية والرّياضية تقريباً ، الهتمامه بالفلسفة ، ومنهجية العلوم التي ُ تطرق إليها في مطلع عرضه فلسفة الطبيعة (٦٠) . وقد كتبُ العديد من الرسائل المنفردة عن مواضيع علمية وطبية، إلا أن أهم آثاره في هذا المضمار هي «القانون»، كتابه الطبي الذي يشتمل علىٰ ثروة من المعلومات الطبية والصيدلية ؛ و «الشفاء»، الذي يبحث في فصوله الخاصة بالفلسفة الطبيعية والرياضيات ، في : علم الآثار العلوية وعلم المعادن وعلم طيقات الأرض وعلم النبات وعلسم الجيوانِ وعلم النفس ، فضلاً عن الحساب والهندسة وعلم الهيئةُ وأخيراً الموسيقي . وقد تطرق إلى بعض مواد «الشفاء» ثانية في كتابي « النجاة » و « دانشنامه » ، على وجه الاختصار .

أعتمد ابن سينا في دراسته للعلوم الطبيعية على كل مورد من موارد العلم المتاح أمام الإنسان، من الإستدلال وتأويل الآيات المنزلة، إلى الملاحظة والتجربة ؛ محاولاً بالفعل أن يضع المعرفة الناجمة عن

هذه الموارد جميعاً في اطار نظره الكلي إلى الوجود ، وهو وجود يتألف من : الكون أو « العالم الكبير » ، والإنسان أو « العالم الصغير » ، والله أو المصدر الخارج عن الكون لجميّع الأشياء ، الذي يتعلّق به كل من الإنسان والعالم ؛ وبين الإنسان والعالم هذين تطابق و تداخل (٦١٠) . ومن حيث معالجته للعلوم الطبيعية الخاصة ، سعى بوجه خاص لابتكار أسلوب منطقي لصياغة تعريفات متصلة بالمنهج التجريبي ، ولاتخاذ القياس الأرسطوطاليسي وسيلة لاستنتاج المعرفة من طبيعة الجزئي عوضاً عن طبيعة الكلي ؛ الأمر الذي حداً به إلى تغيير الحد الأوسط الذي يمثل العلة الميتافيزيقية في القياس الأرسطوطاليسي إلى حد تجريبي ؛ فسخرٌه بذلك لأغراض علم استقراثي (٦٢٠٪. ومما يجدر ذكره أيضاً ــ وخاصة بالنسبة الى المعارف التي بسطَّت في ما بعد في علم الفيزياء ــ مسألة تمييزه بين الكيفيات الأولية والثانوية ، الذي ما أنْ طبقه غليليو بنظام على الطبيعة بأسرها حتى أدى إلى قيام الفيزّياء الحديثة ؛ هذه الفيزياء الّي لا تعتبر إلاّ الناحية الكميّـة مِنْ الطبيعة . كذلك أخذ ابن سينا بنظرية الموجة الضوئية التي تحدَّث عنها في دراسته للرؤية وتشريح العين .

لقد أظهر شيخ المشائيين المسلمين الميل والبراعة الخاصتين في الملاحظة والتجربة (٦٣٠). وهذا ما يتضح جلياً في آثاره الطبية؛ حيث كان كثيراً ما يلجأ في تشخيص المرض ومفعول الدواء المعد لعلاجه إلى تجربته الخاصة مع المريض. وغالباً ما كانت ملاحظاته تفضي به إلى علم النفس، الذي كان بالنسبة إليه شيمة أطباء مسلمين آخرين ، مقرناً بالطب اقتراناً وثيقاً . والتجأ أيضاً إلى الملاحظة والتجربة في الجيولوجيا وعلم الآثار العلوية وعلم الهيئة والفيزياء ، ففي شرحه لتكون الصخور وتركيب الأجسام النيزكية ، إنما يكتب عن مشاهداته الخاصة ، وحتى عن تحليل وإذابة نيزك في خوارزم ، عيث كانت النتيجة أنه لم يبق لديه إلا رماد ودخان أخضر دون أي معدن مصهور . وفي علم الآثار الجوية ، يصف مراراً كيف

أنه رأى قوس قُرُح فِي حمَّام أو حديقة تُروى ؛ ثم يقارن هاتين الظاهرتين الطبيعيتين بأقواس فُرُح كبيرة في السماء (٦٤). وفي علم الهيئة ، نراه ما أن أنس ببضع سنوات من الراحة في اصفهان، حَيىٰ شرع في صنع آلة جديدة للرصد منتقداً بعض الأرصاد لدى بطَلْمَيْ موس (٦٥). أما في الفيزياء ، فقد أجرى ملاحظات على حركة اندفاع القذائف بالنسبة الى الاجسام الثقيلة والخفيفة. كما أبدى بعض الانتقادات الأساسية على النظرية الأرسطوطاليسية في الحركة . وَكُتب ابن سينا الطبية ختمت سلسلة من التآليف المهمة التي وحدت بين المدارس الطبية اليونانية والهندية والإيرانية وبين المادة الجديدة المستمدة من تجربة الأطباء المسلمين وخبرتهم الخاصة . كَانَ مَنَ أَهُمُ أَسْلَافُ أَبْنَ سَيْنًا : أَبُو الْحُسْنُ عَلَيْ الْطَّبْرِي مُؤُلِّفً « فردوْس الحكمة » ومحمّد زكريا الرازي واضع كتاب « الحاوي » وكتَاب ( المنصوري ) ثم علي بن عباس الأهوازي المعروف باللاتينية ب المعروف باللاتينية ب المعروف اللاتينية المعروف المعر . الملكي » . وقد بني «قانون» ابن سينا نفسه على هذه التآليف إلى حد بعيد. ونظراً الى ترتيبه واكتماله ، فقد حل محلها كمتن أساسي متداول بين دارسي الطب والأطباء وعلى الأخص في الصورة التي نُقَح عليها وفُسَر في الشروح اللاحقة ، التي يُعتبر شرح قطب الدين الشيرازي أهمها (٦٦) .

وربما كان «القانون»، وهو أعظم كتب ابن سينا الطبية، أوفى مصدر لدراسة جوانب الملاحظة والتجربة ساهم به المؤلّف في العلوم الطبيعية. وينقسم هذا المؤلّف إلى خمسة كتب، ينقسم كلُّ منها بحدوره إلى فصول وأبواب. وتتناول الأقسام الخمسة الرئيسية تلك المبادىء العامة لعلم الطب، كوصف الجسم البشري وتركيبه ومزاجه وقواه وأمراضه وحفظ الصحة والموت وما إلى ذلك، ثم العقاقير والأمراض الخاصة والأمراض التي تصيب الجسم كله دون عضو معيّن أو محل خاص، وأخيراً علم العقاقير. ولهذا

القسم الأخير أهمية خاصة من و ُجهة النظر التجريبية (٦٧). «والقانون» عبارة عن تأليف بين أساليب بُقراط وجالينوس وديوسقوريدس ؛ ولكنه يحتوي على الكثير مما لا يوجد في المصادر اليونانية ، وخاصة استعمال الأعشاب لمعالجة العلل المختلفة .

وهناك الكثير من الجديد في «القانون» ، بما جاء نتيجة لاختبار ابن سينا وتفكيره الطبيين : كاستعمال الأعشاب الجديثة مثلاً ، واكتشاف القيمة التعقيمية للكحول ، والتورم في الدماغ ، والقرح الأمعائية (٦٨٠) . ويشرح ابن سينا ، في صدد وظائف العين وتشريحها، وكذلك في نظريته في الابصار المبسوطة في كتابه «النّفس» والتي يأتي الضّوء بحسبها من الخارج إلى العين فتنبعث في الوقت نفسه لا حركة بسيكولوجية » من العين إلى المرثي (٢٩٠) ، نظريات كان لما أبلغ التأثير على مشاهير العلماء الغربيين ، أمثال روجر بيكن وخلاصة القول ، فد «القانون» ، الذي لم يُدرس الكثير من محتوياته وخلاصة القول ، فد «القانون» ، الذي لم يُدرس الكثير من محتوياته بعد درساً دقيقاً ، قد أثر تأثيراً عميقاً في كل من الشرق والغرب ؛ وما زال إلى جانب تآليفه الطبية الأخرى ، شهادة بليغة على تفوق ابن سينا في الطب ، والسبب الذي من أجله لُقب خلال ألف عام بأمير الأطباء .

ويبرز «الشفاء» جوانب أخرى من عبقرية ابن سينا ، لا كفيلسوف فحسب وإنما كبحاثة طبيعي وفيزيائي ورياضي أيضاً . ففي البحث الطبيعي ، يبسط ابن سينا بالتفصيل كل ما كان معروفاً في عهده من علوم الكائنات الثلاثة ، الحيوان والنبات والمعدن . والقسم من «الشفاء» الذي يتناول المعادن، على أهمية خاصة، وقد ترجم إلى اللاتينية على يسد الفسرد سارشل Alfred Sareshel ، بعنسوان «كتاب المعادن» كالمناه ، ١٢٠٠ ، بعنسوان «كتاب المعادن» وعصر النهضة (٢٧٠) . وكان له تأثير واسع أثناء القرون الوسطى وعصر النهضة مناول في هذا الكتاب ، يتناول ابن سينا علم المعادن والكيمياء كما يتناول

الجيولوجيا . وهو يرفض بصورة جازمة إمكان تحويل معدن إلى معدن آخر ، على حين يقبل في الوقت نفسه نظريات علم الكون الخاصة بعلم الكيمياء . وهو يقسم المعادن إلى صخور ومواد قابلة للإنصهار وكبريتات وأملاح ، ويشرح أقسام كل منها وخصائصها . وبالنسبة إلى الجيولوجيا يشرح تكون الصخور الرسوبية وصلابة الأحجار وتكون الجبال بحكم تفتت الطبقات الألين من الصخور وتحول مقادير من البر إلى بحر والعكس بالعكس ، وكذلك أصل المتحجرات كبقايا حيوانات بحرية ترقى إلى عصور تاريخية أقدم . وهو يستشهد في كثير من الأحوال بمشاهداته الشخصية عظيمة من الأهمية في تاريخ العلوم الأرضية .

أما في الفيزياء التي يعالجها في «الشفاء» كما يعالجها في كتب أوجز ، فإن المساهمة الأساسية لابن سينا تظهر في نقده لنظرية حركة القَدْيَفَة عند أرسطو ، التي كانت تمثل كعب أخيل بالنسبة الى الطبيعيات المشَّائية . فابن سينا يتبنَّى نظرية يحيىي النَّحوي دون أرسطو مقرراً أن الجسم في حالة الإندفاع ، تكون فيه قوة مستمدة من السبب الذي حرِّكه أصلاً ، على دفع تلك القوة التي تعوقه عن الحركة في اتجأه معيّن ، أي مقاومة الوسط (٧٢٠) . وعلاوة على ذلك ، وعلى النقيضٌ من وجهة نظر يحيى النحوي أيضاً ، يرى ابن سينا أن هذه القوة ، التي يُطلق عليها اسم الميثل القسري ، لا تتبدُّد في الخلاء ، بل إنها تستمر ، لو أمكن وجود خلاء تتحرّك فيه . كذلك يحاول ابن سينا أن يعطي هذا الشكل من الحركة معادلة كميّة مبيناً انه إذا حركت قوة ما جسماً ، كانت سرعته مساوية عكسياً « لميله الطبيعي » أو ثقله وأن المسافة التي يقطعها مثل هذا الجسم المتحرك بسرعة ثابتة تكون مساوية عكسيًّا لثقله . هذه النظرية ، التي نقَّحها معاصره أبو البركات البغدادي ، أثرت إلى حد كبير في الفلاسفة المسلمين اللاحقين ، أمثال فحر الدين الرازي ونصير الدين الطُّوسي ؛ أما في الغرب فقد تبنى البتروجيّ الأندلسي نظرية ابن سينا هذه للحركة القسرية قبل دخولها إلى العالم اللاتيني حيث كتب لها تأثير مباشر على كتابات بيتر أوليفي Peter Olivi ، التي ترجم فيها الاصطلاح العربي والميل القسري» به مناسر inclinatio violenta . ثم إن هذا التعبير بدوره قد حُرف على يد جون بوريدان إلى أم إن هذا التعبير بدوره قد حُرف على يد جون الميل في السرعة وهو عين قوة الزخم في الفيزياء الحديثة . وتعبير الميل ompeto الذي أطلقه غليليو على قوة الزخم ، لا يختلف عن المفهوم الذي ابتدعه يحيى النحوي وابن سينا ، دون أن يكون المدلول نفسه الذي كان له عند كتاب العصور الوسطى . فقد كان الميل القسري، في نظرهم ، هو العلة الفاعلة للحركة ، بينما كان في نظر المغليو ، وسيلة لوصف الحركة بطريقة رياضية ؛ فأتاح هذا التفسير الجديد ، استحداث نوع جديد من الفيزياء ؛ بينما كان في الوقت نفسه يستخدم بعض المفاهيم الأساسية في الفلسفة الطبيعية للعصور الوسطى (۳۲) .

وأما بخصوص الرياضيات ، فإن ابن سينا لم يُساهم في فروعها المتعددة مساهمة خواجه نصير الدين الطّوسي ، الذي ربما كان أجدر الفلاسفة العلماء المسلمين جميعاً بأن يقاس به من جهات أخرى . ومع هذا ، فقد ساهم ابن سينا مساهمة قيّمة جداً ، على الأقل في أحد فروع الرياضيات القديمة أو المراحل الأربعة Quadrivium ألا وهو الموسيقى ، وهو موضوع برع فيه نظرياً وعملياً (١٧٤) . فقد ألّف عدة مؤلفات في الموسيقى ، لم يبق منها إلا ثلاثة ، وهي الفصول الموسيقية من «الشفاء» و «النجاة» و « دانشنامه » . والإثنان الأولان بالعربية ، وأما الثالث فبالفارسية ؛ أعطى فيه لأول مرة الأسماء الفارسية للصيغ الموسيقية . وفي هذه المؤلفات وصف أقدم أشكال النغم والموسيقى القياسية التي نجد فيها نظاماً رمزياً يصف الطول النسبي للمقاطع الموسيقية وارتفاعها (٢٥٠) . لقد ترسم ابن

سينا خطى الفارايي بدقة في نظرياته الموسيقية . وبنى كلا الرجلين كتاباتهما على الموسيقى التي كانت تمارس في ذلك الوقت ؛ فلم يكونا مجرد ناقلين للنظريات الموسيقية اليونانية . أما استخدامهما للسلم الفيثاغوري ، فلا يعني أنهما كانا مجرد مقلدين لنظريات وضعها الثقات اليونان . فالسلم الخماسي كان مستعملاً في الصين قبل الاتصال التاريخي بالحضارة الهلينيية بزمان ، وكان موجوداً أيضاً في آسيا الغربية بالإستقلال عن أي تأثير يوناني . لقد كان ابن أيضاً في آسيا الغربية بالإستقلال عن أي تأثير يوناني . لقد كان ابن في زمانه . وهي موسيقى قد استمرت إلى حد كبير كتقليد دائم للموسيقى الكلاسيكية حتى يومنا هذا في تلك البلاد (٢٦). إن الإنسان يستطيع أن يسمع الأصوات الأصلية ، التي بنيت على نظريات ابن سينا ، في هذه الموسيقى الفارسية التي تؤدى اليوم .

## عب م لغنس

علم النفس عند ابن سينا مشائي في جوهره ؛ إذ يُحاول أن يُعرِّف قوى النفس بعبارات قريبة الشبه بعبارات أرسطو وشارحيه الإسكندريين ، لا سيّما الإسكندر الأفروديسي وثامسطيوس . ولما كان علم النفس في الفلسفة المشائية يُعنى بالمُحرِّك والقوة الباعثة في أعضاء ممالك الكائنات الثلاثة ، فقد أدرج في عداد الفلسفة والنفوس إلى العناصر الأربعة ، فهناك أيضاً صعود تدريجي ، وهو قوس الطلوع أو الصعود ، لسلسلة الوجود ، التي حدثت كنتيجة قوس الطلوع أو الصعود ، لسلسلة الوجود ، التي حدثت كنتيجة العناصر الأربعة بنسب متكاملة دوماً (٧٧) . فما أن تمتزج وأخيراً الناطقة ، من الخارج وبواسطة ، عن النفس الكلية والحقيقة أن كلاً من هذه النفوس يمكن أن يُعتبر كقوة من قوى النفس الكلية ؛ أن كلاً من هذه النفوس يمكن أن يُعتبر كقوة من قوى النفس الكلية ؛ أن عندما تتحد العناصر على وجه يؤهلها لجذب تلك الشروط لها ؛ أي عندما تتحد العناصر على وجه يؤهلها لجذب تلك القوة إليها .

ولما كانت الممالك الثلاث مرتبطة بعضها ببعض ، كدرجات السلّم ، دون أن تكون بينها أي حلقة مفقودة ، فإن مملكة النبات ترتكز على مملكة المعادن ومملكة الحيوان على النبات . وعلاوة على ذلك ، فإن أسمى عضو من مملكة المعادن يشابه أدني نبات شبها عظيماً، وكذلك يشبه أعلى النبات أدنى حيوان . ومن ثم ، فلأعضاء كل

مملكة جميع الملكات والقوى التي لتلك التي تليها في سلسلة الوجود . فالنبات يملك وخواص المعادن مضافة إليها قوى النفس النباتية ، التي تشتمل على الغذاء والنمو والتوالد . وللحيوان بدوره ما للمعادن والنبات من قوى مضافة إليها قوى النفس الحيوانية ؛ وهي تشتمل على قوى الحركة ، التي تشتمل بدورها على قوة النزوع المؤدية إلى الشهوة والغضب وقوة تحريك الجسم ، ومن ناحية ثانية على الإدراك، الذي يشتمل على الحواس الخمس الباطنة والظاهرة (٢٨٠) . أما فالواهمة فالحافظة والذاكرة . ويعين ابن سينا مراكز هذه القوى في أجزاء الدماغ المختلفة ، على غرار مدرسة جالينوس . وأما في أجواس الخمس الظاهرة ، فتشتمل على : اللمس والشم واللوق والسم والبصر ؛ التي تتجلى بشكل ناقص عند الحيوانات الدنيا ، وابلغ ذروتها عند الحيوانات الدنيا ، وتبلغ ذروتها عند الحيوانات العليا والإنسان فقط .

وبظهور الإنسان تظهر قوة جديدة منبثقة من النفس الكليّة ؛ يُطلق عليها ابن سينا اسم النفس الناطقة أو النفس الانسانية . ولهذه النفس قوتان ، إحداهما عملية والأخرى نظرية ؛ وهما اللتان تضافان إلى النفس النباتية والحيوانية . فالقوّة العملية مصدر جميع حركات الحسم ، وبواسطتها يُدبّر الإنسان حياته العملية . إلا ان القوّة النظرية هي الخاصة المميّزة للإنسان . ويقسّم ابن سينا هذه القوة النظرية أو العقل ، على غرار الكندي والفاراني إلى أربع مراحل أو أحوال : المرحلة الدنيا هي العقل المُيولاني ، وهو الطاقة والقوة المُعطاة من أجل اكتساب المعرفة ، والناس جميعاً سواسية في ذلك . ثم عندما يتعلم الإنسان المبادىء الأساسية للمعرفة والتفكير الصحيح ، يصل إلى مرحلة العقل بالملكة . فإذا ما تقدم خطوة أخرى وأصبح قادراً على بلوغ المعرفة بنفسه وتحريك فعاليته العقلية أخرى وأصبح قادراً على بلوغ الموقة بنفسه وتحريك فعاليته العقلية الخاصة ، فإنه يصل إلى مرحلة العقل بالفعل . وهناك أخيراً المرحلة العليا الميسورة للإنسان (ما عدا الأنبياء الذين يتمتعون بحالة خاصة العليا الميسورة بالمنان (ما عدا الأنبياء الذين يتمتعون بحالة خاصة

بسبب كمال طبيعتهم النام) ؛ وتلك هي مرحلة العقل المستفاد ، التي يُصبح فيها عالم الوجود مستوعباً في الإنسان ويصبح الإنسان نسخة عن العالم المعقول . ويأتي فوق هذه المراحل جميعاً العقل الكلي أو العقل الفعال ، الذي تُتلقى المعارف عن طريقه بواسطة الإشراق والذي يتّحد به العقل الإنساني عند بلوغه أسمى مراحله .

وعلى الرغم من اتباع ابن سينا تقسيم المشائيين لقوى النَّفس ، فإنَّه يختلف عنهم في إصراره على خلود النفس الفردية وجوهرها اللامادي الذي لا يقبل الفساد ، وعلى الإنحطاط الذي تؤول إليه أثناء وُجودها في سجن الحواس فنراه في ﴿ فَلَسَفَتُهُ الْبَاطَنِيةِ ﴾ وفي بعض أشعاره الجميلة يشير تكراراً إلى الموطن السماوي الأصلي للنفس وضرورة تذكرها مرة أخرى مقامها السماوي . وفي هذه الآثار ، لا يَبُرز ابن سينا كفيلسوف مشاثي مُهتم بقوى النفس من الناحية النَّظرية ، بل يصبح على غرار الأفلاطونيين والإشراقيين اللاحقين ، طبيباً روحانياً يحاول علاج أمراض النسيان والغَفَلة التي أصابت النفس ، وإنقاذها من حالتها الأرضية التي يُرثى لها . وليس هناك أجلى بياناً لاهتمام ابن سينا بهدا الجانب لعلم النفس عنده ، مما جَاء في قصيدته العينيَّة المشهورة في النفس، التي تنتهي بهذه الأبيات:

فَلَأَيُّ شَيْءِ أَهْبِطَتْ مِسِنْ شَاهِبِقَ لى قعُسرِ الْحَضَيَّضِ الإلــهُ لحكمة

عَـن الفَطن اللّبيب الأروع

ضربية سكسون سامعة قطسع الأمان وَهمي التي

وهمسي سي تستع الرسان عربياً حتى لقبط غربياً فكانتهما بمرق تالسق في الحيم رائياً حد غربَت يغسر ئم انطنوی فکانته کسم یلمع (۱۷۹)

### البتين والوحي

كان ابن سينا مسلماً ثقياً تتحكّم فيه طبيعة دينية متأصلة ، تجلّت، لا في شعره وتفاسيره القرآنية فحسب، بل في آثاره الفلسفية أيضاً؛ حيث حاول في كل لفتة من لفتاته أن يلتزم بوجهة النظر الإسلامية . والواقع ، أنّه كان يستلهم تعاليم الإسلام وروحه في كثير من أقواله (٨٠٠) . كما أنه كان شديد الحساسية إزاء تهمة الكفر التي وجهنّت إليه من جانب أهل المظاهر من المتكلمين والفقهاء المعروفين بالإفراط . وقد كتب رباعية بالفارسية دفاعاً عن نفسه يؤكد فيها ولاءه للإسلام ، قال :

كُفْسرُ مِسْلِي لَيْسِ سَهَلاً أَنْ يُرجَّمُ أَنْ يُرجَّمُ أَنْ يُرجَّمُ أَيْسَ مَحْكَمِ إِيمَانِي أَحْكَمُ أُوجِبِدُ الدَّهِسِرِ مِسْلِي كَافِسر ؟! فَإِذَنَ لَسَمْ يَبْسَقُ فِي الْعَالَمِ مُسْلِم (٨١)

وكان ابن سينا كلما استغلقت عليه مسألة علمية أو فلسفية يؤم المسجد ليصلي. وقد كتب عدة رسائل في فائدة الصلاة وأداء العبادات اليومية وزيارة قبور الأولياء وما إلى ذلك ١٨٢. فقد كان يؤمن بأن الخير في هذه الفرائض الدينية يوجد من جرّاء وجود تعاطف بين جميع مراتب الوجود ، وعلى الخصوص بين نفس الإنسان والله والأنفس السماوية ، في مذهبه ، وهو تعاطف يقوى بأفعال

العبادة المفروضة في مختلف الأديان . هذا التعاطف الذي يشمل العالم والذي يضفي معنى خاصاً على العبادات ، هو نتيجة للعشق المتدفق في شرايين الكون ، وهو القوة الدافعة والسبب في وجود العالم المخلوق . وينبع هذا العشق بالتالي من حب الله ، الذي يعتبر الموضوع الأسمى للحب ، كما أنه مصدره الأسمى أيضاً . وكما يكتب ابن سينا في رسالته « في العشق » :

رولنظرية ابن سينا في النبوة بالنسبة إلى فلسفته الدينية أهمية خاصة ؛ فهو يحاول فيها أن يضع نظرية فلسفية تتفق مع تعاليم القرآن ، وهكذا وتتفق في الوقت نفسه مع نظرته العامة للكون (٨٤). وهكذا يربط بين الوعي النبوي والوحي الذي يتلقاه النبي ، وبين تقسيمه الرباعي للعقل وإشراق العقل الفعال عليه وانزال هذا العقل منزلة جبريل ملاك الوحي . والوعي النبوي هو كمال الطور الإنساني الجامع لكل الطاقات البشرية على أكمل وجه . ففي النبوة على الأخص ، تتحقق شروط ثلاثة: الصفاء وتألق الذهن، وكمال التخييل، وقوة إخضاع المادة الخارجية لخدمته وطاعته كما تطبع أجسام الناس أوامرهم . فإذا ما تحققت هذه الشروط الثلاثة جميعاً ، يكتسب النبي فرجة الوعي النبوي أو «العقل القدسي » الذي يتلقى العلوم رأساً فرجة الوعي النبوي أو «العقل القدسي » الذي يتلقى العلوم رأساً

وفجأة وبدون أي تعليم بشري سابق من العقل الفعـــــال . وهكذا ، تتكشف له جميع الأشياء في الماضي والحاضر والمستقبل .

وعلاوة على ذلك ، فلا يتلقى عقل النبي الإشراق عن العقل العاشر فحسب ، بل تتلقى قوة نحيله هذا الإشراق أيضاً . ولهذا ، فإن ما يتلقاه في العقل على وجه مجرد كلي ، يظهر على شكل صور جزئية محسوسة لفظية في المخيلة . ومهمته كذلك لها ناحيتان ، إحداهما نظرية والأخرى عملية . فالأولى توجّه نفس الإنسان نحو سعادتها الأبدية بتلقينها أصول الدين ، من الإيمان بوجود الله وحقيقة الوحي والنبوة والمعاد . والثانية تعلمه الجوانب العملية للدين ، كأحكام الشعائر التي يتوجب القيام بها على المؤمنين . وهكذا يتميز النبي عن الحكماء والأولياء ، لأن تلقيه للمعرفة من العقل الإلهي تام وكامل ، على حين أن تلقهيم له جزئي . وثانياً ، لأنه يجيء بشريعة ، وينظم على حين أن الحكماء والأولياء الحياة العملية للأفراد والمجتمعات ، في حين أن الحكماء والأولياء يسعون وراء العلم والتكامل الذاتي ، دون أن تكون لهم وظيفة تشريعية . فهم بناء عليه دون الأنبياء مرتبة ، على الرغم من أنهم أرفع الناس شأناً وأولاهم بالتبجيل والاعتبار بين سواد الناس الأعظم، الذين لم ينعم عليهم بالفطرة الفائقة التي يتصف بها النبي .

### الفلىف للباطت ينه

قبل أن نختم هذه الدراسة الموجزة عن ابن سينا ، لا تزال أمامنا ناحية أخرى من نواحي عبقريته المتعددة الوجوه . فقد ألّف ابن سينا ، سيد المشائيين ، في أخريات أيامه رسالة بعنوان «منطق المشرقيين» ، هي مقدمة لكتاب أوسع (٨٥) ، يقول فيها ان كتبه الفلسفية المشائية الشهيرة كـ «الشفاء» و «النّجاة» لا تخرج عن كونها كتابات ظاهرية قُصد بها عوام الناس ، ثم يرتشي أن يبسط الفلسفة المشرقية التي يقصد بها إلى الصفوة ، والتي يُطلق عليها «علم الخواص» . ومن المؤسف حقاً أن تُفقد بقية الكتاب ، وعليه ، فليست هناك إشارة صريحة عما كان في فكر ابن سينا بعد هذه المقدمة الغريبة .

إلا أننا إذا تأملنا آثار ابن سينا لاكتشفنا أن هناك مجموعة كتب تختلف في طبيعتها عن كتبه المشائية ، وتُشير بكل وضوح إلى كونها بقايا الرسائل التي تضمنت شرح « فلسفته المشرقية» . ويستطيع الإنسان أن يُدرج في عداد هذه المجموعة ، بالإضافة إلى «منطق المشرقيةين» ، الفصول الثلاثة الأخيرة من « الإشارات والتنبيهات» ، وهو آخر كتبه ، وقد وضع فيه عدداً من المبادىء الأساسية للتصوف على أفضل وجه ؛ ورسالته في « العشق » ، حيث يستعمل الاصطلاحات الفنية الصوفية ؛ وبعض أشعاره وخطبه ؛ وأخيراً القصص الخيالية الثلاث : «حي بن يقظان » ، « رسالة الطير » ، « سلامان الخيالية الثلاث : «حي بن يقظان » ، « رسالة الطير » ، « سلامان وأبسال » (٨٦٠) . فمن دراسة هذه الآثار ، يتمكن المرء من إدراك الصفات

الميزة لفلسفة ابن سينا الباطنية . ففي القصص الخيالية خاصة يظهر الشرق في معناه الرمزي كدنيا النور أو الصور المجردة ، في حين يرمز الغرب إلى دنيا الظلال أو المادة . ونفس الإنسان أسيرة في ظلمة المادة ؛ ولا بد لما أن تحرر نفسها كيما تعود إلى عالم الأنوار الذي هبطت منه نفس الإنسان أصلاً . ولكي يقوم الإنسان بهذه المهمة الصعبة ويتحرر من غربته «الغربية» ، يجب عليه أن يجد مرشداً يوجهه في هذه الدنيا ويقوده إلى خلاصه النهائي .

من هذا المنظار ، يصبح العالم تجربة آنية للسالك أو المريد ، ولا يعود بجرد تقرير نظري ؛ فهو يتكلم مع المريد بلغة الرمز ، ويبلغه رسالة ذات فحوى عظمى هي مسألة حياة أو موت ، تختص بسعادة نفسه الأبدية . وهكذا يصبح للعالم أبعاد داخلية ، وتتحوّل لغة الفلاسفة المشائيين الاستدلالية المجردة إلى لغة حيّة رمزية . فيتعلم السالك من المرشد ، الذي رأى كثير من علماء الشيعة اللاحقين أنه على بن أبي طالب أو المهدي ، عليهما السلام ، حقيقة بناء هذا القبو ينفذ إلى ما وراءه . وعندئذ يصبح مستعداً لمواجهة التحدي ويقيم ينفذ إلى ما وراءه . وعندئذ يصبح مستعداً لمواجهة التحدي ويقيم في جبال العالم وأوديته حتى يخرج أخيراً من دنيا المظاهر الصورية ويلتقي في النهاية مع الموت ، الذي يرمز إلى الولادة في عالم روحي ويلتقي في النهاية مع الموت ، الذي يرمز إلى الولادة في عالم روحي جديد ، كما يعرب أيضاً عن حتمية تحقيق التقدم الروحي ؛ فالذي يطلت من سجن الدنيا ، لن يعود إليه مراة أخرى .

في هذه المؤلفات التي تصور الكون غالباً في لغة شعرية رقيقة ، يعتمد ابن سينا اعتماداً قوياً على دور الملائكة كمرشدين للإنسان وكقوى موجهة في العالم . فعلم الملائكة في الواقع أساسي بالنسبة الى فلسفة ابن سينا المشرقية. وكذلك بالنسبة إلى الإشراقيين الذين تتقارب وجهات نظرهم مع وُجهة نظره الفلسفية هذه . فالسماوات مملوءة بالملائكة من مختلف الدرجات المطابقة للعقول والأنفس . وعقل الإنسان في طلبه للسمو الروحي ، إنما يستنير بالملائكة أيضاً ، ويصبح

مثل القديس برنارد وبياتريس (١) في والكوميديا الإلهية، ولم يناقض ابن سينا مقدمات الفلسفة المشائية ، وإنما فسرها في ضوء آخر . فالعالم العقلي عند الأرسطوطاليسيين قد تحوّل إلى معبد كوني ؛ كل رمز يعني الإنسان بصورة حقيقية ومباشرة ويلعب دوراً في تحقيقه الروحي . على هذا الوجه انتهى ابن سينا إلى و فلسفة مشرقية » ، إن لم تُؤخذ بجدية من جانب معظم المفسرين الغربيين ، فقد كانت ذات أهمية بالغة في العالم الإسلامي ، إذ أشارت إلى اتجاه حكمة الإشراق التي د سُنت بعد قرن ونصف تقريباً على يد السهروردي .

<sup>(</sup>١) كانا مرشدي دانتي بعد الحروج من الجعيم.

#### مدرستدابن سينا

يلعب ابن سينا ، كما لمتّحنا في بداية هذا الفصل ، دور الملاك الحارس للعلوم والفنون الإسلامية . فأثره مُشاهد أيّان وأين وُجهت العالم الفائة إلى الفلسفة أو العلوم في العالم الإسلامي . وأبرز تلامذته المباشرين : أبو عبد الله الجُزجاني ، الذي لزمه مدى العمر والذي أملى عليه ابن سينا ترجمة حياته وأكمل بعضاً من آثار الأستاذ لم تكن قد أكملت بعد ؛ وأبو الحسن بهمنيار ، مؤلف «كتاب التحصيل» (١٩٨) في الفلسفة ، وهو كتاب عظيم الأهمية ، وكذلك «كتاب الحجة»؛ وابن زيلة ، الذي كتب شرحاً على «حي بن يقظان» ولخيّس «الشفاء» ؛ وأبو عبد الله المعصومي ، مؤلف رسالة في «إثبات المفارقات» ، وكان أكثر نلاميذه ثقافة ، وهو الذي استأذن أستاذه بالإجابة عن الأسئلة التي طرحها البيروني على ابن سينا .

وفي ما عدا هذه المجموعة من تلامذته المباشرين ، فقد تأثر بابن سينا جميع الشخصيات الفكرية المهمة في القرن التالي تقريباً . فعمر الخيام — الشاعر الفذ والرياضي الذي يقوم شكة الظاهر الشكلي على يقين ميتافيريقي، والذي قصد به إلى علاج التظاهر الزائف والمتعصب بالدين، واعتبره كثير من القراء المحدثين خطأ انعداماً لليقين وتخبطأ في ذلك الشك الجوهري الذي يتصف به الفكر الحديث — كان يكن أسمى الإعتبار لابن سينا، حتى لقد ترجم إحدى رسائله إلى الفارسية (٨٨). هذا ، وقد وقع ناصر خسرو أيضاً ، فيلسوف الإسماعيلية الأعظم وصاحب عدة كتب فلسفية دينية مهمة كتبها جميعاً بالفارسية ،

تحت تأثير بعض أفكار ابن سينا (^^) . وحتى الرياضي وعالم المناظر ابن الهيثم المعروف في اللاتينية باسم Alhazan فقد اطلع على مؤلفاته أيضاً .

وفي القرون التالية تعرُّض ابن سينا للنقد اللاذع على يد الغزالي وفخر الدين الرازي ، وعلى يد الفلاسفة الأندلسيين وخاصة ابن رشد . إلا أن واحداً من أعظم العباقرة الذين أنجبتهم الحضارة الإسلامية ، ألا وهو خواجه نصير الدين الطوسي ، انبرى للدفاع عنه وعمد إلى إعادة تقرير الفلسفة السيناوية ، والرد على ناقديه . وقد شرح « الاشارات » شرحاً بارعاً ، وبعث الحياة في تعاليم ابن سينا (٩٠٠). وقد جاءت بعده مدرسة مشائية بارزة استمرت حتى يومنا هذا في ايران . وقد ألَّف ابن أخته أفضل الدين الكاشَّاني عدداً كبيراً من الرسائل في أسلوب فارسي رائع تدور على مبادىء الفلسفة السيناوية (٩١١) . ووضع قطب الدين الشيرازي تلميذ نصير الدين بالفارسية داثرة المعارف الكبيرة « درة التاج » ، التي تشبه « الشفاء » من بعض الوجوه . وخلَّف زميل نصير الدين في مرصد مراغة ، دبيرانُ الكاتبيُّ القزويني كتاباً من أعظم الكتب رواجاً في الفلسفة المشائية يُعرف بـ (حكمة العين » ؛ ومرة أخرى ، نرى الكتاب مبنياً في الغالب على تعاليم ابن سينا (٩٢) . وبعد جيل واحد ، ألَّـف قطب الدين الرازي ﴿ مُحَاكَمَاتُهُ ﴾ التي حاول فيها أن يُقدِّر قيمة شرحي نصير الدين وفخر الدين الرازي على « الإشارات » . وهكذا ، استمرًّ التقليد حيلاً بعد جيل حتى العصر الصفوّي ، وألَّفت الكتب العديدة خعلال هذه القرون على يد فلاسفة أمثال صَدر الدين الدَّشَّتكُـى وغياث الدين منصور الشيرازي وجلال الدين الدَّواني ، وكلَّهُا تحمَّل طابع ابن سينا الفكري . وفي هذا العصر أيضاً ، ألَّف أثير الدين الأبهري كتابه « الهداية » الذي أصبح ، مقروناً بشرح كل من المَيَّبُديّ ومُلاَّ صَدرا ، احد المتنين أو المتون الثلاثة للفلسّفة المُشَّاثيّة الأعظم انتشاراً في إيران والهنـــد .

وما إن استقرَّ العصر الصفوي وحدثت النهضة الفنية والعقلية ، حيى حظيت فلسفة ابن سينا أيضاً بعناية خاصة من قبل بعض الشخصيات اللامعة كالمير داماد الذي حاول أن يؤولها تأويلًا إشراقياً ، ومن قِبل السيد أحمد العلوي الذي وضع شرحاً مُسهباً لـ «الشفاء» ، ومُلاّ صَدَرًا الذي اتَّخَذُّ من فلسفة أبن سينا أحد أحجار الزاوية لفلسفته التركيبية العقلية الواسعة ، وقد أستمرّ التقليد بعدهم على يد كثير منُّ الشخصيات المهمَّة أمثال عبد الرزاق اللاَّ هيجي تلميذُ مُلاًّ صَدرا ، الذِّي حاول في وجوهر المراد، وفي والشَّوارُّق، أن ينهج منهجاً يُوحَّد بين الأسلوبين المشَّائي والكلامي . وتستمر المدرسة إلى اليوم مَّتَمثلة برجَّال أفذاذُ ، أشباهُ ميرزا صَّالح الحاثري المازندراني الذي ا يُعتبر كَتابه «حكمة أبي عليّ <sup>(٩٣)</sup> أوسع الدراسات استيعاباً للميتافيزيقا السيناوية من وجهة نظر المشائيين في العصر الحديث . وكذلك في الغرب ، دام أثر ابن سينا مدة طويلة لا انقطاع فيها ؛ وإن كان أكثر شيوعاً وأقل تمينزاً من أثر ابن رُشد الذي اتخذ الهجوم عليه والدفاع عنه شكَّلاً أعنفُ مــن سَلفه . فقــد راحت أثناء القرن الثاني عشر بعض كتب ابن سينا تترجـــم إلى االلاتينية ، من بينها سيرته الشخصية كما سجلها الجُزجاني ، وأقسام من والشفاء، في المنطق والفيزياء ، والإلهيات كاملة . وقد أُنجزتُ الرَّجماتُ في مدرَّسة طُـُلبِّطيلة على يد دومينيكوس كونديسالفوس Dominicus Gundissalvus خاصةً أو تحت إشرافه ، مع أن كثيراً من الآثار نقلت إلى اللاتينية أيضاً على يد جوانّس هسبالنسس أو أفندوث (ابن داود) (Joannes Hispalensis - Avendeuth)، الذي اشتهر كمترجم للآثار السيناوية (٩٤) . وسرعان ما تلث هذه الطائفة الأولى من الترجمات ترجمات جديدة لأقسام من «الشفاء» و و النجاة ». كذلك والقانون»، فقد تُرجَم إلى اللاتينية خلال النصف الأخير من القرن الثاني عشر على يد جيراًرد الكريمونى Gerard of Cremona ، وتبعته في الثالث عشر ترجمة لأرجوزته في الطب على

يد بليز Blaise . والحق ، أن الإهتمام بآثار ابن سينا وترجمتها استمر طوال العصور الوسطى حتى عصر النهضة ، عندما قام العالم الطلياني أندريا الباجو Andrea Alpago عـــلى الرغم من رد الفعل الذي أحدثته إلى حد ما الحركة المضادة للإسلام واللغة العربية ، الذي يُلاحظ بوضوحٌ في محاولات تطهير اللُّغة من الكلمات العربية بترجمات لاتينية جديدة لبعض كتب ابن سينا وابن رُشد (٩٠٠). بدأت آراء ابن سينا العلمية والفلسفية ، تؤثر على المراكز العلمية الأوروبية منذ القرّن الثاني عشر . فتـــأثرت سألرنو Salerno ومنبلييه Montpelier بطيبة ، وباريس وأكسفورد بفلسفته . وكان أول من تأثر بابن سيناً تأثراً جلياً ، هو مترجمه كونديسالفوس . وما زال لدينًا اليوم ، رسالة ﴿ فِي العللِ الأولى والثواني والفيض الذَّي يلزم عنها، (De causis et secundis et de fluxu qui consequitur) التي تُعزى إلى ابن سينا ، على أنها في الحقيقة ليست له ، وأثر عرفاني عن رحلة النفس إلى العالم الآخر (٩٦٠) ؛ وكلاهما سينائي جداً وينتميّ الى تلك المدرسة التي أطلَـق عليها ر. دي فو R. De Vaux اسم «السيناوية اللاتينية » (۱۹۷۰) «Latin Avicennianism.»

وتُمكن مشاهدة أثر ابن سينا بوضوح أيضاً في كتابات وليام اوف أوفيرنيه William of Auvergne ، وروجر بيكن Roger Bacon الذي أثنى على ابن سينا أكثر من ابن رُشد ؛ ولدى : البرتوس الذي أثنى على ابن سينا أكثر من ابن رُشد ؛ ولدى : البرتوس ماكنوس Albertus Magnus ، والقديس توما St. Thomas الذي جاء دليله الثالث على إثبات وجود الله عبارة عن دليل ابن سينا ذاته ، وبير الاسباني Peter of Spain الذي أصبح في ما بعد البابا جون الحادي والعشرين . وكانت كتبه الفلسفية خاصة والعلمية ، على جانب من الأهمية في تكوين أفكار شخصيات أمثال روبرت عروستست Robert Grosseteste ، وقد أدت دورها في القرن الرابع عشر «كنقطة الانطلاق» للاهوتي دونس سكوتس القرن الرابع عشر «كنقطة الانطلاق» للاهوتي دونس سكوتس القرن الرابع عشر «كنقطة الانطلاق» للاهوتي دونس مكوتس القرن الرابع عشر «كنقطة الانطلاق» للاهوتي دونس مكوتس القرن الرابع عشر «كنقطة الانطلاق» للاهوتي دونس مكوتس القرن الرابع عشر «كنقطة الانطام التومائي . هـذا ، وقد هيمن

نفوذه في الطب على كل مكان ؛ وكانت كتبه مقرونة بكتب جالينوس هي التي أحرقها باراسلوس Paracelssus كرمز السلطة عندما أراد أن يتحدى زعماء الطب القديم ويؤسس مدرسته الجديدة في القرن السادس عشر . وعلى وجه العموم ، لقد نفذ تأثير ابن سينا إلى كل دائرة من دوائر المتوسط تقريباً . وعلى الرغم من أنه لم يُقبل قبولاً تاماً لدى أي من المدارس المعروفة ، فقد لعب دوراً ، علمياً أو فلسفياً فيها جميعاً تقريباً (٩٨٠) .

وعلى الرغم من أن الشك قد أثير حول وجود (سيناوية لاتينية » حقيقية ، فإن عقيقات إتنين جيلسون Etienne Gilson قد أقامت الدليل على وجود «اوغسطينية ذات طابع سينائي» ، ( Avicennizing Augustinisme ) ، ربما كان وليام اوف أوفيرنيه william of Auvergne أعظم ممثليها . ففي القرن الشاني عشر هيأت المجموعة السيناوية نظرية كونية ميتافيزيقية أمام العالم اللاتيني ؛ بلُ لقد مكنّت علم الملاثكة الديونيسي المعروف لدي الغرب منذ قرُّون من أن يفسر في ضوء نظام كوثِّي جديد . ولكن اصطباغ عَقَائِد ابنَ سينا التدريجي بالأوغسطينية ، أدى إلى سقوط تعاليمه في الشرق وهدم مبحثي الْكون والتكوين السيناويين ، اللَّذين ربَّما كانَّا أكثر مظاهر عاليمه العقلية دواماً في الشرق . فقد حاول «الأوغسطينيون» المتأثرون بابن سينا أن يوحدوا بين الملاك الإشراقي السينوي وبين ذات الله ، وبالتدريج نقضوا ضرورة وجود الملاك في النظام الكوني. وكان نقد وليام اوف أوفرنيه وأمثاله في معظمه موجها ضد علم الملاثكة السيناوي والدور المهم الذي لعبه في كل من علم الكون ونظرية المعرفة (٩٩). وبهدم هذا النظام الملائكي ، أصبح الكون خلواً من الكائنات الروحية التي دعمته فأصبح زمني الطابع إذاً ، فتهيأ الجو للثورة الكوبرنيكية (١٠٠٠ ، التي بدأ العالم يفقد كنتيجة لها طابعه الروحي شيئًا فشيئًا ؛ حتى إذا جاء القرن السابع عشر لم يكن علم الكون بالمعنى المتعارف فقط هو الذي انهار ، بل معنى الكون ذاته

ومن الممتع والمهم معاً ، أن يقابل المرء هذا التَّلقي السلبي لابن سينا في الغرب وبين الترحيب بــه في الشرق . كانَّ علم اللَّلائكة وعلم الكون وعلم المعرفة القائمة على الإشراق هي مــا هـُوجم وأنكر بشدة بالغة في الغرب ؛ بينما قُدر الجانب العقلي من فلسفته وكتبه العلمية والطبية حق قدرها وتُقَبّلت تقبّلاً حسناً . أما في الشرق ، فلا تزال هناك مدرسة صغيرة تحتفظ بكل فلسفته حتى يومنا هذا ، وَلَا تَزَالَ نَظْرِياتُهُ الطَّبِيةَ تُندَاولُ فِي كثير مَنَ الْأَمَاكُنَ . أَمَا فِي الشرق فقد حظيت فلسفة ابن سينا «الباطنية» أو المشرقية بأشد الترحيب . فقد كان علم الكون، مؤيداً بعلم الملائكة عند ابن سينا ، هو ما تبسط السهروردي في عرضه وأصبح بعد أن تخلص من الشباك الاستدلالية والقياسية التي وُضع فيها أولاً ، جزءا لا يتجزُّأ من تعاليم بعض المدارس الصُّوفية . وكجوهرة ثمينة تتلألأ في الضوء ، أَخذُ علم الْكُونُ البِدَيْعِ الذِّي بِسطةً يَتَأْلَقُ فِي ضِوءَ العرفانُ الإسلامي وراح يبعث سناه فوق أرجاء العالم الإسلامي، حيثما بُسطت ودُرست مبادىء العرفان والإشراق . فراحت نظريته في المعرفة الناجمة عن استنارة العقل البشري بالملاك ، تؤول في القرون اللاحقة كتأكيد لحقيقة العرفان التي كانت تعتبر دائماً الشكلُ الأمثل للمعرفة في الإسلام (١٠٢). وعليه ، فإن دراسة ابن سينا وتأثيره ليستُ مجرّد دراسة ٰتأريخية . فهو لم يُمنح الشرف الأعلى بدّخوله سلك القصص الشَّعبية للأمة الإسلامية كُواحُدُ مَنْ أَبِطَالُهَا (١٠٣) الثقافيين ، ولم يرفع مدى القرون إلى رتبة اعظم فيلسوف عالم اسلامي فحسب ؛ بل هو لا يزال يعيش في صورة الطبيب القديم والرجل الحكيم الذي يشفي علل الجسم عادة والشخص الذي يُمكن أن يوثق به روحياً ؛ فيسلم الإنسان نفسه إِلَيه وهو متيقن أنه نفسياً وجسدياً في حرز أمين . فحيثما يمارس الطب القديم في العالم الإسلامي ، فإن صورة ابن سينا ستظل ماثلة للعيان . وحيثما تدرس الفنون والعلوم الاسلامية وتبسط ، سيظَّل محلقاً فوقها

كالملاك الحارس. أضف إلى ذلك ، أن علم الكون السيناوي كما بُسط وفُسر على يد السهروردي والإشراقيين وعلى يد ابن عربي والصوفية أيضاً ، وكما وُضع على يدهم نهائياً في قالب الوحي الإسلامي ونفخت فيه روح القرآن ، هو العلم الذي يرسم خطوط العالم الذي عاش فيه كثيرون من مفكري الإسلام عبر القرون ، والذي ما زال يُشع بنوره على أفق الحياة العقلية الإسلامية .

القىسالشاين الىت بهروردى والاېث راقيون

## الوضع قب لالتهرور دي

تعرضت الفلسفة المشائية ، التي بلغت ذروة نموها على يد ابن سينا وانتشرت من بعده على يد تلامذته وأتباعه أمثال بهمنيار وأبي العباس اللوكري ، منذ بداية عهدها للنقد من جانب بعض الفقهاء وبعض الصوفيين الذين عارضوا النزعة العقلية الكامنة في الفلسفة الأرسطوطاليسية . حتى إذا كان القرن الرابع الهجري (الحادي عشر الميلادي) ، انضم إلى طبقة المعارضين خصم جديد لم يلبث أن صار العدو الألد للفلسفة المشائية . هذا الخصم الجديد كان الكلام الأشعري، الذي صاغه أولا أبو الحسن الأشعري ثم بسطه في ما بعد نفر من الرجال أمثال أبي بكر الباقلاني خلال القرنين الرابع والخامس المجريين (الحادي عشر والثاني عشر الميلاديين) ، والذي بدأ يظفر بالتأييد في الأوساط السنية (۱) .

ومع ذلك ، فقد كانت الخلافة العباسية في القرن الرابع (الحادي عشر) مقيدة إلى حد ما . وكان الأمراء المحليون (وكثير منهم شيعي وله ولع بما يسميه المسلمون بالعلوم العقلية في مقابل العلوم النقلية النابعة من مصادر الوحي) يحكمون رقعة كبيرة من العالم الإسلامي (٢٠) وهكذا استمرت العلوم العقلية ، بما في ذلك الفلسفة ، على ازدهارها ، حتى ليُمكن اعتبار القرنين الرابع (الحادي عشر) والخامس (الثاني عشر) العصر الذهبي لهذه العلوم . ولكن الوضع السياسي لم يلبث عشر) العصر الذهبي القرن الخامس (الثاني عشر) نجح السلاجقة ، وكانوا فرسان المذهب السني وأنصار الخلافة العباسية ، في إعادة

توحيد المقاطعات الإسلامية في آسيا الغربية وتأسيس حكومة مركزية قوية تحت النفوذ السياسي للسلاطين السلاجقة والإشراف الديني للخليفة في بغداد (٣) .

في تلك اللحظة ، بدأت مدرسة الكلام الأشعري تتلقى العون من الدواثر الرسمية ومراكز التعليم التي أسست لتدريس تعاليمها ونشر عقائدها . وهكذا مهدت الطريق أمام الحملة الشهيرة التي جردها الغزالي على الفلاسفة . كان الغزالي فقيها متكلماً أدرك فحوى الفلسفة جيداً ؛ وبعد أن وقع في شك ديني لفترة ما ، اتجه إلى التصوف لمداواة علته الروحية ؛ فوجد فيها اليقين والنجاة النهائية (ئ) . وهكذا تذرع بكل المواهب اللازمة ، من علم وبلاغة وتجربة ، في تقويض سلطة الفلسفة العقلية على المجتمع الإسلامي . وتحقيقاً لهذا الغرض ، بدأ بتلخيص فلسفة المشائيين في كتاب «مقاصد الفلاسفة» ، الذي يُعد من أفضل التلخيصات للفلسفة المشائية الإسلامية (٥٠) ؛ ثم عمد يُعد من أفضل التلخيصات الفلسفة المشائية الإسلامية (٥٠) ؛ ثم عمد على ذلك الجانب من آراء الفلاسفة ، التي كانت تتعارض مع تعاليم الوحي الإسلامي ، في تهافت الفلاسفة » الشهير (٢٠) .

وجما يجدر ذكره هنا ، أن حملة الغزالي على الفلسفة العقلية كانت تتمثل في قدرته كصوفي أكثر منه كتكلم أشعري . ففي تآليفه ، وعلى سبيل المثال « المنقد من الضلال » ، على الرغم من أنه يعتبر أن وجهة نظر المتكلمين أكثر مطابقة لتعاليم الإسلام من وجهة نظر الفلاسفة ، إلا أنه كان يرى أن الصوفية وحدها هي التي تستطيع تبليغ المرء اليقين والسعادة الأبدية (٧) . والحق ، أن أهمية الغزالي في التاريخ الإسلامي لا تكمن في الحد من قوة العقليين فحسب ، وإنما تكمن أيضاً في إحتلال الصوفية محل القبول والإكرام في عيون الفقهاء والمتكلمين ، حتى انتهى الأمر الى تدريس تعاليمها علانية حتى المقهاء والمتكلمين ، حتى انتهى الأمر الى تدريس تعاليمها علانية حتى في المدارس الدينية. وعلى الرغم من قيام علماء أمثال ابن تبمية أو ابن المحوري من حين إلى حين ليهاجموا التصوف ، فلم تكن أصواتهم المواتاً فردية إلى حد ما لم تفلح في أن تقلل من اعتبار الجمهور الا أصواتاً فردية إلى حد ما لم تفلح في أن تقلل من اعتبار الجمهور

الديني للتصوف فالحقيقة هي أن تآليف الغزالي تمثل بمعنى ما الباطنية الإسلامية وقد برزت للعيان بغية حماية حياتها الداخلية في إطار الظاهرية. وهكذا، بدأت الفلسفة المشائية بمجيء الغزالي تدخل دور المحاق في الأصقاع الشرقية من العالم الإسلامي، واتجهت صوب الأندلس؛ حيث تعهدها سلسلة من مشاهير الفلاسفة كابن باجه وابن طفيل وابن رشد بالعناية لمدة قرن فقد عمل ابن رشد بطل الفلسفة الأرسطوطاليسية المحضة العظيم في الإسلام والشارح الفذ لكتب «الحكيم» في العصر الوسيط ، على الرد على هجمات الغزالي ، وذلك في كتابه «تهافت التهافت» ولكن دفاعه كان ضئيل الأثر في العالم الإسلامي ، بينما تتعرف برولكن دفاعه كان ضئيل الأثر في العالم الإسلامي ، بينما كان الغرب أسبق لإلقاء السمع إليه . حتى لقد ظهرت بالفعل مدرسة تعرف بروارشدية اللاتينية» ، قصدت إلى اتباع تعاليمه وتطبيقها على وضع جديد بالنسبة الى العالم المسيحي .

وهكذا ، ففي الوقت نفسه الذي رُفضت الأرسطوطاليسية كنهاج عقلي محض في العالم الإسلامي ، أخذت تروج في الغرب عن طريق ترجمات آثار المشائيين الشرقيين كابن سينا والفارابي أو آثار الأندلسيين ، لا سيّما ابن رُشد .

والواقع ، أنه من الممكن تعليل تباعد الشقة بين الحضارتين المشقيقتين المسيحية والإسلامية بعد القرن السابع (الرابع عشر) إلى حد بعيد ، بالرجوع إلى الدور الذي كتب للفلسفة العقلية هذه أن تلعبه في كلا الحضارتين . ففي الشرق ، تلاشت قوة الفلسفة العقلية تحت وطأة ضربات الغزالي وغيره كفخر الدين الرازي (١٨)، ومهدت الطريق لانتشار العقائد الإشراقية السهروردية وعقائد مدرسة ابن عربي العرفانية . أما في الغرب ، فقد كان لبزوغ نجم العقلية الأرسطوطاليسية دور حاسم في تقويض الأفلاطونية الأوغسطينية الأولى القائمة على الإشراق، وفي التمهيد آخر الأمر ، كرد فعل ، للشكل المدني للفلسفة العقلية والطبيعية ، اللتين دمرتا قلعة الفلسفة المدرسية في العصور الوسطى في عصر النهضة .

## التهروردي ،حيانه وآثار ه

ان الحكيم الذي حلت عقائده إلى حد بعيد وخاصة في إيران عل الفلسفة المشائية ، التي انتقدها الغزالي بشدة ، هو شهاب الدين يحييى بن حبش بن أميرك السُّهروردي ، الذي يلقب أحياناً بالمقتول . ويغلُّب عليه بوجه عام لقب وشيخ الإشراق، ، ولا سيما لدى أولئك الذَّينَ حافظُوا على مدرسته حتى يومنا هذا (٩) . ولما كان الحظ لم بُـُوْاتُه فتُـتَرَجم آثاره إلى اللاتينية في العصور الوسطى ، فقد ظلْ عِمُولاً تقريباً في العالم الغربي حتى العصور الحديثة ؛ إذ بدأ بعض العلماء، أمثال هنري كُربان ، يخصصون له مجموعة من الدراسات المهمة، كما اضطلعواً بمهمة طبع آثاره وترجمتها (١٠٠ . ومع ذلك فلا يزال السهروردي حتى الآن مجهولاً تقريباً خارج وطنه الأم ؛ كما يتبين من أن غالبية كتب تاريخ الفلسفة الإسلامية لا تزال تُصر على اعتبار أبن رُشد أو على أبعد تقدير ابن خلدون خاتمة التاريخُ العقلي للإسلام ؛ متجاهلة مدرسة الإشراق وسائر الإشراقيين المتأخرين الذينُ جَاوًا 'بعد السهروردي تجاهلاً تاماً . وعلاوةٌ على ذلك ، فإن هذا الغلط يتكرر عند أغلب المحدثين من العلماء العرب والبّاكستانيين والهنود . فكثير منهم يعتمدون أصلاً في اطلاعهم على تاريخ الفلسفة الإسلامية على ما يكتبه المستشرقون المحدثون ، غافلين عن أهمية المُدرسة الإشرَاقية . وربما كانت علة ذلك أن هذا الشكل من الحكمة قد نشأ في إيران خاصة واتخذها موطناً له حتى يومنا هذا (١١١) . والواقع أن ردًّ فعل الإسلام شيعيَّة وسنيَّة، بالنسبة الى الفلسفة، كان

متفاوتاً إلى حد ما . فغي العالم السني ، اختفت الفلسفة بعد تقويض المدرسة المشائية تقريباً ، ولم يبق إلا المنطق ، الذي استمرت دراسته في المدارس . أضف إلى ذلك أن العقائد العرفانية أخذت تحتل مكان الصدارة حتى أدرجت في المناهج المقررة في المدارس . أما في العالم الشيعي فقد اختلفت الحال تماماً ؛ فقد امتزجت الحكمة (١٢) في مدرسة السنهروردي تدريجاً بفلسفة ابن سينا من جهة ، وعقائد ابن عربي العرفانية من جهة أخرى، واتحدت جميعها في قالب التشيغ ، وأصبحت تمثل بالفعل دور البرزخ بين الفلسفة والعرفان المحض . وأصبحت تمثل بالفعل دور البرزخ بين الفلسفة والعرفان المحض . والمثناة الإيرانية كالهند مثلاً (حيث انتشرت العقائد الإشراقية حتى بالثقافة الإيرانية كالهند مثلاً (حيث انتشرت العقائد الإشراقية حتى في الأوساط السنية ) أن يصرح بأن الفلسفة الإسلامية بمعناها الأصيل في الأوساط السنية ) أن يصرح بأن الفلسفة الإسلامية بمعناها الأصيل المتنه بابن رشد ؛ بل بدأت بالفعل بعد موته ، حين بدأت تعاليم السنهروردي تنتشر في الأصقاع الشرقية من العالم الإسلامي .

وُلد السُّهروردي سنة ٥٤٩ (١١٥٣) في قرية سُهرورد على مقربة من المدينة الإيرانية الحديثة زنجان ، التي أنجبت قسطاً وافراً من الرجال العظماء في الإسلام (١٣٠) . وتلقى تعليمه الباكر على يد مجد الدين الجيلي في مراغة ، المدينة التي كتب لها أن تشتهر بعد ذلك ببضعة أعوام عندما أنشأ الفاتح المغولي هولاكو المرصد الشهير بالقرب منها وجمع كبار علماء الفلك في ذلك الوقت تحت إمرة خواجه نصير الدين الطوسي فيها . ثم انتقل السُّهروردي بعد ذلك المستكمال دراسته ؛ فأتم دراساته المقررة على يد ظهير الدين القاري . لاستكمال دراسته ؛ فأتم دراساته المقررة على يد ظهير الدين القاري . ومن الطريف أن فخر الدين الرازي المعارض الكبير الفلسفة ، كان أحد رفاقه في المدرسة ؛ وعندما قدَّمت له نسخة من التلويحات ، بعد وفاة السهروردي بعدة سنين قبلها وبكى ذاكراً رفيق الدراسة بعد وفاة السهروردي بعدة سنين قبلها وبكى ذاكراً رفيق الدراسة

الذي اختار مسلكاً يختلف كل الإختلاف عن مسلكه هو (١) .

وما أن أتم السهروردي دراساته المقررة حتى شد الرحال داخل إيران . فقابل عدداً من شيوخ الصوفيين وانجذب بشدة إلى بعضهم . والواقع أنه باشر المسلك الصوفي في هذا الدور من حياته وقضى فترات طويلة من الخلوة ذاكراً متفكراً . ثم اتسعت رحلاته شيئاً فشيئاً لتشمل الأناضول وسورية التي هام بمناظرها الطبيعية . وفي إحدى سفراته ذهب من دمشق إلى حلب ، حيث تقابل مع الملك الظاهر بن صلاح الدين الأيوبي الشهير . وكان الملك الظاهر يحب المتصوفين والعلماء فتعلقي بالحكيم الشاب ودعاه الى الإقامة في بلاطه بحلب .

قبل السَّهْروردي الدعوة بسرور لما كان يكنه من حب خاص لتلك الأقاليم وأقام في البلاط . ولكن صراحته وقلة احتياطه في إفشاء بعض العقائد «الباطنية» أمام المجالس على اختلاف أنواعها والذكاء الحاد الذي مكنه من قهر خصومه جميعاً في الجدال ونبوغه في كل من الفلسفة البحثية والتصوف ، كل هذه العوامل تضافرت لتزيد في عدد أعدائه وخاصة في أوساط العلماء ؛ فطالبوا آخر الأمر بإعدامه بتهمة ترويج عقائد تتنافى مع الدين . فلما رفض الملك الظاهر ، التمسوا ذلك رأساً من صلاح الدين. وكانت سورية إذ ذاك قد استعيدت من الصليبيين ، وكان تأييد العلماء أمراً ضرورياً لدعم سلطان صلاح الدين ، فلم يكن له مفر من أن يذعن الإرادتهم . فضغط على الملك الظاهر حتى ينفذ رغبة هيئة السلطات الدينية الثائرة على الحكيم الشاب . وعليه ، أودع السَّهروردي السجن ، وفي سنة ١٩٥٥ (١١٩١) مات ، وون أن يعرف السبب المباشر لموته .

وهكذا ؛ لاقى شيخ الإشراق في سنّ الثامنة والثلاثين المصير نفسه الذي لاقاه سلفه العظيم الحلاّج ، الذي كان قد انجذب إليه بشدة في شرخ شبابه ، والذي كثيراً ما يستشهد بأقواله في كتبه .

<sup>(</sup>١) – الضير في مسلكه عائد عل الرازي

وعلى الرغم من هذا الأمد القصير من الحياة ، فقد كتب السهروردي حوالي الخمسين كتاباً في كل من العربية والفارسية ، وصلنا معظمها . وهذه الآثار مكتوبة بأسلوب رائع ؛ كما أنها ذات قيمة أدبية رفيعة . فالآثار الفارسية تُعتبر من روائع النثر الفارسي ؛ فهي في الحقيقة أنموذج للنثر الروائي والفلسفي الحديث . وتقع هذه الآثار في عدة أنماط متميزة بحيث تمكن قسمتها إلى خمسة أقسام (١٤٠) : 1 — الكتب الأربعة الكبيرة التعليمية والعقائدية ، وجميعها بالعربية . وهي تشكل بجموعة رباعية تبحث أولا في الفلسفة المشائية كما فسرها وحورها السهروردي ، ثم في الحكمة الاشراقية نفسها التي تأتي على أعقاب هذا الأساس العقائدي . وتتألف هذه المجموعة الرباعية من : «التلويحات» و «المقاومات» و «المطارحات» ، التي تتناول ثلاثتها تعديل الفلسفة الأرسطية ، وأخيراً درته النادرة وحكمة الإشراق» التي تدور على العقائد الإشراقية .

٢ – رسائل أقصر بكل من العربية والفارسية ؛ وهي تتناول المادة الواردة في المجموعة الرباعية بلغة أبسط وطريقة أسهل وتشتمل هذه الرسالات على : «هياكل النور» ، «الألواح العمادية» ، «برتو نامه» (أو رسالة في الإشراق) ، «في اعتقاد الحكماء» ، «الله المحات» ، «يزدان شناخت » (أو معرفة الله) ، «بستان القلوب» .

القلوب » . وقد نُسب الكتابان الأخيران إلى عين القضاة الهمداني (١٠٠ والسيد الشريف الجرجاني على الرغم من أنه يبدو من المرجح جداً أنهما للسُّهروردي .

٣ ـ قصص أو روايات صوفية رمزية تصور رحلة النفس خلال الكون بحثاً عن انعتاقها واشراقها . وهذه الرسائل جميعها بالفارسية وإن كان لبعضها نظائر عربية . وهي تشتمل على : «عقل سُرْخٌ» (العقل الأحمر) ، « آواز بر جبرائيل» (حفيف جناح جبريل) ، « الغربية » ، « لُغَتَ مُورَانٌ » (لغة النّمال) ،

رسالة في «حالة الطفولية » ، «رُوزِي با جَماعت صُوفِيان » (يوم مع جماعة الصوفيين »، «رسالة في المعراج » ، وصَفير سيمرُغ » (صفير العنقاء).

٤ منقولات وترجمات وشروح على كتب الفلسفة القديمة والنصوص الدينية السماوية ، مثل : ترجمة ورسالة الطير » لابن سينا إلى الفارسية وشرح على «الإشارات» وتأليف ورسالة في حقيقة العشق» ترتكز على رسالة ابن سينا وفي العشق» ، وتفاسير لعدة آيات قرآنية وأحاديث نبوية (١٦).

اوراد وأدعية بالعربية على نمط تلك التي ، كانت تعرف بدوكتب الساعات، في العصور الوسطى (١١)، ويطلق عليها السهروردي اسم الواردات والتقديسات.

إن هذا الإنتاج ، مقروناً بالشروح المتعددة التي كتبت عليه في مدى القرون السبعة الماضية ، هو ما يكوَّن مصدر عقائد المدرسة الإشراقية . وإنها لثروة طائلة للحكمة ، تحتوي على رموز كثيرة مستمدة من شتى المذاهب بما في ذلك الزّراد شتية والفيثاغورية والأفلاطونية والهرمسية أضيفت إلى رموز الإسلام . فمصادر نظريات السهروردي متعددة حقاً . فهو لم يكن ليتردد في أن يدخل في تركيب نظرته الكلية كل ما كان يقع عليه من العناصر المتجانسة في المذاهب الدينية الأخرى . ومع ذلك فالعالم عنده بالطبع عالم إسلامي قد تظهر على آفاقه رموز معينة ، ترقى إلى ما قبل الإسلام ، كما كانت والكاتدرائية ، الكونية عند دانتي عالماً مسيحياً تشاهد فيه بعض الزخرفات الإسلامية والاسكندرانية المعينة .

<sup>.</sup> The Books of Hours (1)

# مص در حکت الاہشراق

إن المصادر التي استمد منها السهروردي العناصر التي ركب منها حكمته الإشراقية تتألف أولا وبصورة رئيسية من التصوف ، وخاصة مؤلفات الحلائج ، والغزالي ، الذي كان لكتابه و مشكاة الأنوار ، تأثير مباشر على العلاقة بين النور والإمام ، كما فهمها السهروردي، وتشتمل أيضاً على الفلسفة المشائية الإسلامية كما ترد عند ابن سينا خاصة (۱۷) . وإن كان السهروردي قد انتقدها بعض الشيء إلا أنه اعتبرها أساساً ضرورياً لفهم عقائد الإشراق . أما بخصوص مصادر ما قبل الإسلام ، فقد اعتمد كل الإعتماد على الفيثاغورية والأفلاطونية وعلى الهرمسية كما نشأت في الإسكندرية ثم حُفظت ورُوجت في ما بعد في الشرق الأدنى على يد صابئة حرّان الذين كانوا يعتبرون المجموعة الهرمسية (۱۸) بمثابة كتاب سماوي لهم .

وقوق هذه المصادر اليونانية ومصادر والبحر الأبيض المتوسط وعلاوة عليها ، التفت السهروردي نحو الحكمة الإيرانية القديمة . فحاول أن يبعث عقائدها من جديد ، واعتبر حكماءها الورثة المباشرين للحكمة كما نزلت قبل الطوفان على النبي إدريس أو ، أخنوع (اينوخ بالعبرية) ، الذي عده المؤلفون المسلمون عبارة عن هرمس . فاعتمد على الزَّرادُ شُتية في استعمال رموز النور والظلمة خاصة وفي علم الملائكة الذي عول فيه على اصطلاحاتها تعويلاً شديداً . إلا أن السهروردي قد أشار بوضوح إلى أنه ليس ثنائياً على من الأحوال ، وأنه لم يكن يرمي إلى اتباع التعاليم الظاهرية عال من الأحوال ، وأنه لم يكن يرمي إلى اتباع التعاليم الظاهرية

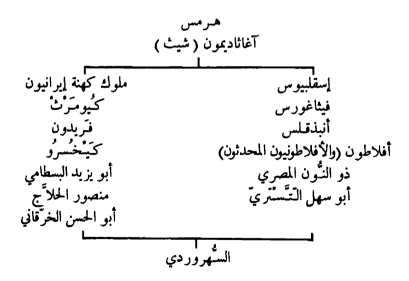
للزَّرادُ سُتيين . بل على العكس ، اعتبر نفسه منتمياً إلى جماعة من الحكماء الإيرانيين أصحاب العقائد «الباطنية» القائمة على وحدة المبدأ الإلهي ، وأصحاب سُنّة سرية في صلب المجتمع الزَّرادُ شُتّي ، أو كما قال بعبارته :

« وكان في الفرس أمة يهدون بالحق وبه كانوا يعدلون حكما(م) فُضلاء غير مُشَبَّهة المجوس ، قد أحيينا حكمتهم النورية الشريفة ، التي يشهد بها ذوق أفلاطون ومن قبله ، في الكتاب المسمى بحكمة الإشراق . وما سبُقت إلى مثله » (١٩٠) .

ولكن لا يتبادرن إلى الذهن أن السهروردي في اعتماده هذا على هذا العدد من المصادر المختلفة ، كان يرمي إلى شيء مسن الانتقائية . فالسهروردي يعتبر نفسه الموفق بين ما يدعوه بالحكمة الله نية ، وبين الحكمة العتيقة . لقد كان يؤمن بأن هذه الحكمة كلية وخالدة ، هذه الحكمة التي تجلت في أشكال مختلفة بين القدماء من هنود وفرس ، من بابليين ومصريين ، ثم بين اليونان حتى زمان أرسطو ، الذي لم يعتبره السهروردي بداية الفلسفة عند اليونان ، بل بالأحرى نهايتها، وهو الذي ختم هذا التراث الحكمي بأن قصره على جانبه العقلي (۲۰).

إنَّ تَصُورُ السَّهروردي لتاريخ الفلسفة لعلى درجة كبيرة من الأهمية في حد ذاته ، فهو يميط اللئام عن جانب أساسي من حكمة الإشراق . فالحكمة في اعتقاد السَّهروردي وكثير من مؤلفي العصور الوسطى قد أنزلها الباري على الإنسان عن طريق إدريس النبي أو هرمس ، الذي اعتبر على هذا الوجه مدى العصور الوسطى في الشرق وفي بعض مدارس معينة في الغرب مؤسساً للفلسفة والعلوم . ثم تفرعت الحكمة إلى فرعين ، امتد أحدهما إلى فارس والآخر إلى مصر ، ومن مصر امتد إلى اليونان ؛ وأخيراً ، دخلت عن طريق مضر ، ومن مصر امتد إلى اليونان ؛ وأخيراً ، دخلت عن طريق هذين المصدرين وعلى الخصوص فارس واليونان في تركيب الحضارة الإسلامية . والحق أن السّهروردي كان ينظر الى أسلاف

المباشرين في العالم الإسلامي ، لا على أنهم فلاسفة أعلام ، وإنما عدهم في باكورة المتصوفين . وهو يصف حلماً رأى فيه مؤلف «أثولوجيا» الذي تصور أنه أرسطو مع أنه في الحقيقة أفلوطين ، فسأله عما إذا كان المشائيون كالفارايي وابن سينا فلاسفة حقيقين في الإسلام ، فأجابه أرسطو : «لا، ولا إلى جزء من ألف جزء من رتبته. ثم كنت أعد جماعة أعرفهم فما التفت إليهم، ورجعت إلى أفي يزيد البسطامي وأبي محمد سهل بن عبد الله التستري وأمثالهما؛ فكأنه استبشر وقال : أولئك هم الفلاسفة والحكماء حقاً » (٢١) . فكأنه استبشر وقال : أولئك هم الفلاسفة والحكماء حقاً » (٢١) . ويمكن تلخيص رأي السهروردي في انتقال هذه الحكمة الكلية عن طريق سلسلة من الحكماء القدامي كان بعضهم حكماء وملوكا أسطوريين إيرانيين ، كما يلي :



وعلى هذا ، فإن شيخ الإشراق يعتبر نفسه المركز الذي يلتقي عنده مرة أخرى فرعا الحكمة ، اللذان كانا قد انبثقا عن نفس المصدر في زمان ما . ولهذا ، فقد حاول التوفيق بين حكمة زَرادُسُتُ

وأفلاطون ؛ كما حاول ذلك جميستوس بلتون Gemistos Plethon في الحضارة البيزنطية المجاورة بعد ذلك بثلاثة قرون ، على الرغم من أن الأثر والأهمية اللاحقين كانا بالنسبة الى الرجلين بطبيعة الحسال مُتفاوتين تماماً.

### معسنى الابهشراق

لقد اختلف المسلمون مؤرخين وفلاسفة ، في نظرتهم إلى هذا الشكل من المعرفة المسمى بالإشراق ، الذي أبدعه السهروردي نتيجة لتوحيد فرعي المعرفة . فالجرجاني في «كتاب التعريفات» الشهير، يدعو الإشراقيين « فلاسفة أستاذهم أفلاطون » ، في حين يدعوهم عبد الرزاق الكاشاني في شرحه على « فصوص الحكم » لابن عربي أتباع شيث ، الذي يعتبر في المصادر الإسلامية مؤسس النقابات الحَرْفِيَةُ الَّذِي بِدأت التعاليمُ السرية لهذه النَّقابات على بده وكانت ترتبط مباشرة بالهرمسية . أما ابن وحشية ، أول مؤلف في العالم الْإَسلامي اسْتَعمل كلمة إشراقي في ما نعلمٍ ، فكان الإشراقيون في نظره ، ّ طبقة منّ الكهنة المصريين ّ كانوا أبناء أخت هرّمس (٢٢) ً وهكذا نتبيّن من هذه التعريفات ، أنهم جميعاً يربطون حكمة الإشراق بما قبل الفترة الأرسطوطاليسية ، أي قبل أن تصبح الفلسفة عقلية ؛ وحينما كان الحدس العقلي لا يزال أفضلَ الطرق لاكتساب المعرفة . ويأخذ السُّهروردي نفسه بتعريف مشابه لحكمة الإشراق : و وقد رتبت لكم قبل هذا الكتاب وفي أثنائه عند مُعاوقة القواطع عنه كتباً على طريقة المشائيين ولختصت فيها قواعدهم ومن حملتها المختصر الموسوم «بالتلويحات اللوحية والعرشية» المشتمل على قواعد كثيرة ولخصت فيها القواعد مع صغر حجمه ؛ ودونه « اللمحات » . وصنَّفت غيرهما ، ومنها مَّا رتَّبته في أيام الصِّبا . وهذا سياق آخر وطريق أقرب من تلك الطريقة وأنظم وأضبط

وأقل إتعاباً في التحصيل ، ولم يحصل لي أولاً بالفكر ، بل كان حصوله بأمر آخر . ثم طلبت عليه الحجة حتى لو قطعت النظر عن الحجة مثلا ، ما كان يُشككني فيه مشكك .

وما ذكرته من علم الأنوار وجميع ما يُبتنى عليه وغيره يساعدني عليه كل من سلك سبيل الله عز وجل وهو ذوق إمام الحكمة ورئيسها أفلاطون صاحب الآيد والنور ، وكذا من قبله في زمان والد الحكماء هرمس إلى زمانه من عظماء الحكماء وأساطين الحكمة مثل انباذقلس وفيثاغورس وغيرهما . وكلمات الأولين مرموزة وما رد عليهم ، وإن كان متوجها على ظاهر أقاويلهم لم يُتوجه على مقاصدهم فلا رد على الرمز . وعلى هذا يُبتنى قاعدة الشرق في النور والظلمة ، وبوزر جمهر ومن قبلهم (٢٣) .

# طبقات الراغبين في المسلم

يتتضح جلياً مما سبق من كلمات السُّهروردي أن حكمة الإشراق قائمة على كل من الإستدلال البحثي والحدس العقلي ، كل من التمرس الرسمي للعقل وتطهير النفس. والواقع أن السهروردي يقسم مراتب الباحثين عن المعرفة ، تبعاً لتكامل إحدى هاتين الملكتين أو كلتيهما فيهم ؛ فهم في عرفه أربع طبقات (٢٤) :

١ - طلبة بدأوا يحسون الظمأ للمعرفة ، وبالتالي أقدموا على البحث عنها .

للج الله المعرفة الشكلية وأتموا الفلسفة الاستدلالية ،
 ولكنهم بقوا غرباء عن العرفان . والسنهروردي يعد الفارابي وابن سينا من هذه الطبقة .

٣ ــ طلبة لم يقنعوا بأشكال المعرفة الاستدلالية على الإطلاق ،
 ولكنهم طهروا أنفسهم حتى بلغوا درجة الحدس العقلي والإشراق الباطني كالحلاج والبسطامي والتستري .

ق طلبة أتموا الفلسفة الاستدلالية ، كما أجركوا مرحلة الإشراق أو العرفان . وهو يدرج في هذه الطبقة ، التي يُطلق على أفرادها لقب «حكيم مُتألّه» ، فيثاغورس وأفلاطون ، كما يدرج نفسه شخصياً في عدادها في العالم الإسلامي (٢٥) .

وفوق هذه الطبقات ، يأتي الملأ السماوي غير المنظور من الكائنات الروحانية ، التي يقف على رأسها القطب أو الإمام ، الذي يقوم سائر أفراد الملأ الروحاني بدور الوكلاء بالنسبة اليه . وهذه

الكاثنات الروحانية بدورها هي الوسائط التي تتلقى أرواح الناس الإشراق بواسطتها ؛ فتصبح في النهاية مرتبطة بالقُطب .

### الرمزست الجغرافيت

قبل أن نحلل العناصر المختلفة لحكمة الإشراق هذه ، التي تحصل عن تزاوج الاستدلال والحدس، هنا، كلمة يجب أن تقال عن لفظةً « إشراق » ذاتها وعن الرمزية الجغرافية المرتبطة بها . فكما رأينا في الفصل الأول ترتبط هذه الكلمة في العربية، بكل من الشرق، وعالم النور أو التُّنوُّر . وعلى هذا المعنى المزدوج ورمزية الجهات الكامنة فيه يبني السُّهروردي وصَّفه التشريحي للكونَّ ؛ كما فعل ابن سينا بدقة أقلَّ من قبله . فالجغرافيا (المقدسة) التي تقوم العقيدة الإشراقية عليها ، تُحوّل البعد الأفقي الممتد من الشرق إلى الغرب، إلى بُعد عمودي، بمعنى أن الشرق عبارة عن عالم النور المحض أو عالم الملائكة المجرَّد من كل ظلام أو مادة ، فهو محجوب عن العيون البشرية إذاً . كَمَا يَقَصُّد بالغُرب عالم الظلام أو المادة ، وبالغُرب الأوسط السماوات المرثية حيث يمترج النور بشيء من الظلمة . وهكذا يتحول اتجاه الشرق والغرب أَفَقَياً في اتجاه عمودي ، بمعنى أن الغرب يعتبر بمثابة هذا الوجود الأرضي الذي غلبت عليه المادة ، وأن الغرب الأوسط هو السماوات الفلكية ، والشرق الحقيقي هو ما وراء السماء المرثية وما فوقها ، فكان إذاً محجوباً عن الأبصَّار البشرية . وبناء عليه ، فالحد الفاصل بين المشرق والمغرب ليس فلك القمر ، كما هي الحال في الفلسفة الأرسطوطاليسية ، بل هو سماء الكواكب الثابتة ، أو المحرُّك الذي لا يتحرك . فالأفلاك الَّتي يدرسها عالم الهيئة لا تخرج عن كونها جزءاً من الغرب إذاً ، وإن كانت تمثل جزءا أنقى منه ؛

فهي أقرب إلى عالم الأنوار الا انها مع ذلك ممتزجة بالمادة، لذا كانت عارية عن الكمال الذي هو وقف على الشرق ، الخاص بالجواهر الملكية الخالصة . أضف إلى ذلك أنه ليس هناك تمييز حاسم بين مناطق ما تحت القمر وبين السماوات ، كما هو في النظام الأرسطي .

يتوجب علينا أن نفهم لغة السهروردي عندما يتحدث عن المشرق والمغرب أو شروق الشمس وغروبها على أساس هذه النظرة إلى جغرافية الكون . وفي اطار هذه النظرة تجري أحداث معظم تمثيلياته الرمزية ، وخاصة «قصة الغربة الغربية » ، التي رمز فيها إلى هبوط الإنسان إلى العالم المادي بنفيه إلى المغرب ، أي بسقوطه في بئر بمدينة القيروان الواقعة في المغرب الأقصى للعالم الإسلامي ، بينما اعتبر اليمن موطنه الأول الذي غادره والذي يأمل العودة إليه ، وهو البلد الذي يقع على الجهة اليمنى ، فكان رمزاً لمشرق الأنوار التي أقامت فيه النفس كجوهر ملكي قبل الانفصال والهبوط إلى عالم المادة (٢٦) .

### حكمة الابث راق ومبادؤها الأساسية

ليس هناك مصدر نرجع إليه إذا أردنا فهم المبادىء الأساسية للمدرسة الإشراقية أفضل من كتاب وحكمة الإشراق، نفسه ، الذي سنحلل محتوياته باختصار الآن . ألف السهروردي هذا الكتاب الذي يعتبر من حيث الأسلوب الأدبي واحداً من أبرز الكتب في بابه سنة ٥٣٧ (١١٨٦) ، في مدة لا تتجاوز بضعة أشهر . فقد هبط عليه فجأة عن طريق روح القدس، وعلى حد قول السهروردي نفسه: وفي وقت كانت السيارات السبعة مقترنة في برج الميزان، ويدل أسلوبه على أنه كتب على عجل وأنه جاء عفو الخاطر ؛ فجاء مظهراً للعبقرية الأدبية للكاتب ، الذي تجلى جمال أسلوبه وجزالته في آثاره العربية والفارسية على حد السواء .

إن وحكمة الإشراق » لا يجري على السّنة المألوفة في التقسيم إلى منطق فرياضيات فطبيعيات فإلهيات ، مع أن قسم الرياضيات قد يحذف أحياناً كما هي الحال في معظم النصوص الفلسفية العربية الأخرى كو الشفاء » و والنجاة » لابن سينا والمؤلفات التعليمية الثلاثة الكبرى الأخرى للسهروردي . فهذا النص المهم لحكمة الإشراق يشتمل على مقدمة وجزئين ، ويبتدىء بالمنطق وينتهي بالوحدة والوجد الروحيين.

#### ١ - نقد الفلسفة المشائية

يشرح السهروردي في المقدمة كيفية تأليف الكتاب وما هي طبيعته وما هو الهدف من وراثه . وبعد أن يعرف مدلول الكتاب العام على هذا النحو ، يفرد القسم الأول للبحث في المنطق على طريقة أرسطو وفُرفوريوس ، دون أن يسلم به جملة ، بل هو يكرس الفصل الثاني من القسم الأول لتحليل شامل لبعض نواح من الفلسفة الأرسطوطاليسية ، بما فيها المنطق . وهنا ينتقد الحد الأرسطوطاليسي ويعتبره تحصيل حاصل ويحصر الأعراض التسعة في أربعة هي : النسبة ، الكيف ، الكيم ، الحركة .

أما بحصوص نقده العام لأرسطو والمشائيين المسلمين ، فهسو يهاجم بعض الآراء الأساسية في فلسفتهم ليمهد بذلك لوضع عقائده الإشراقية الخاصة . وعلى سبيل المشال ، لا يقبل رأي ابن سينا والأرسطوطاليين الآخرين أن الوجود هو الأصل، وأن الماهية تتوقف في تحققها على الوجود . فالسهروردي يرى (على الأقل بحسب التفسير السائد لأقواله) ، أن ماهية الشيء هي التي تتصف بالحقيقة ، وأنها أصيلة ؛ بينا الوجود يلعب دوراً ثانوياً هو دور العرض المضاف إلى الماهية . هذا الرأي الذي يطلق عليه اسم «أصالة الماهية » ، على الرغم من أن الميرداماد سلم به في ما بعد ، كان موضع انتقاد شديد من قبل من أن الميرداماد سلم به في ما بعد ، كان موضع انتقاد شديد من قبل من أن الميرداماد سلم به في ما بعد ، كان موضع انتقاد شديد من قبل الوجود » ، وأحل مينافيزيقا الموجود عمل مينافيزيقا الماهية السهروردية (۲۷) .

وينتقد السهروردي أرسطو بشدة أيضاً ، لأنه رفض التسليم ، على غرار أستاذه ، بعالم الأنواع الأصلية أو «المثل الأفلاطونية » ، ولأنه جرد الأشياء في الدرجات العليا من الوجود من كل حقيقة . كما أنه يرد التعريف الأرسطوطاليسي للمكان ، مفضلاً مفهوماً قريباً من مفهوم أفلاطون .

ويعدل السهروردي النظام الأرسطوطاليسي برد أحد مبادثه الأساسية ؛ وهو الإعتقاد بالصورة والمادة ، الذي يعتبر العمود الفقري للفلسفة الطبيعية عند المشائيين ، فالعالم لدى السهروردي والمدرسة الإشراقية عامة ، يتألف من درجات من النور والظلمة التي هي عبارة عن انعدام

النور . فالأجسام ، من حيث ناحيتها المادية ، ليست أكثر من هذه الظلمة أو الحجاب الذي يحول دون نفاذ النور . أما بخصوص الصورة الأرسطية ، فهو يعتبرها بمثابة الملاك الذي يسهر على كل شيء ويحفظه، أي النور الذي يحتوي عليه كل جسم ، وبحكمه يوجد .

ويعترض شيخ الإشراق أيضاً على دليل المشائيين على خلود النفس لكونه ضعيفاً جداً ، ويتناول في الواقع مسألة دراسة النفس من وُجهة نظر مختلفة ؛ فعلى حين يهتم "الفلاسفة الأرسطوطاليسيون بالدرجة الأولى بتعريف قوى النفس المختلفة ، يهتم السهروردي باثبات الأصل السماوي للنفس وتعاسة وضعها الحاضر ، ومن ثم بالبحث عن طريق لانعتاقها من سجنها الأرضي أو «منفاها الغربي » حتى تعود مرة أخرى إلى موطنها الأصلى . وهناك فقط يمكنها أن تجد السعادة والسلام .

وأخيراً ، لا مندوحة من الإشارة إلى انتقاد السهروردي لنظريي الرؤية اللتين كانتا رائجتين في القرون الوسطى. فقد التزم الأرسطوطاليسيون على وجه العموم بالرأي القائل بأنه عند حدوث الإبصار يقع النور المنبعث من المرثي على إنسان العين ، ومنه ينتقل إلى الحس المشترك وأخيراً إلى النفس ، التي ترى الشيء على هذا الوجه . أما الرياضيون فقد التزموا بنظرية مضادة تقول بأنه عند حدوث الإبصار يخرج من العين مخروط من النور رأسه في العين وقاعدته على الشيء المرثي . والسهروردي في رد هاتين النظريتين ، يربط الحركة المادية للرؤية بالإشراق الذي تشترك فيه جميع أشكال المعرفة ؛ فالإنسان يستطيع بالإشراق الذي تشترك فيه جميع أشكال المعرفة ؛ فالإنسان يستطيع الراثي بالشيء وتتألق بنوره . ان فعل الاشراق هذا ، هو ما يطلق عليه اسم الإبصار . وعلى هذا ، فالرؤية المادية نفسها تشترك في الطبيعة الإشراقية لكل معرفة .

وبعد أن يفرغ السُّهروردي من هذه الجوانب من الفلسفة المشائية وبعض الجوانب الأخرى ، يتطرق في القسم الثاني من الكتاب إلى شرح أصول حكمة الإشراق نفسها . فيقسم هذا القسم إلى عدة فصول تتناول

على التوالي : معنى النور ودرجاته المختلفة وعلم الوجود القائم على رمزية ضوئية ومراتب العالم الملكي أو علم الملائكة فالفيزياء فعلم النفس وأخيراً ، المسائل المرتبطة بالمعاد والإتحاد الروحاني .

# نورالأنوار وعسلم الوجود

إن الوجود بأسره ، عند السهروردي ، ليس إلا نوراً تتفاوت درجات شدته . فهو لا يحتاج إلى تعريف ، لأن المرء إنما يعرف الغامض بالواضح ، وليس هناك أوضح أو أجلى من النور . وعليه ، فليس ثمة ما يمكن تعريفه به . والحقيقة ، أن جميع الأشياء تتضع بفضله ، لذا يجب أن يعرف كل شيء تبعاً له . والنور المحض ، الذي يُطلق عليه السهروردي اسم «نور الأنوار» ، هو الذات الإلهية ، التي يبهر سناها الأبصار لنورانيتها وشدتها . والنور الأعلى هو مصدر الوجود كله ؛ ما دام الكون في جميع درجات وجوده عبارة عن درجات متفاوتة من النور والظلمة فحسب . هذا ، أو بعبارة السهروردي نفسه : «إن ذات النور المطلق الأول ، الله ، يفيض إشراقاً دائماً به يتجلى ويوجد الأشياء جميعاً ، وبواسطة أشعته يمدها بالحياة . إن كل شيء والحصول على هذا الإشراق هو النجاة » (٢٨) .

وبناء عليه ، فالمرتبة الوجودية لجميع الكائنات تتوقف على مدى اقترابها من النور الأعلى ومدى تألقها بذاتها . ويشير السهروردي إلى عدة طرق يمكن بواسطتها تمييز طبقات العالم المختلفة . وعلى سبيل المثال ، فإن الإنسان يستطيع أن يتأمل في جميع الأشياء من وُجهة نظر ما إذا كانت نوراً أو ظلاماً . فإن كانت نوراً ، فهي إما أن تكون قائمة بذاتها ، فتسمى حينذاك نوراً مجرداً ، أو تكون متوقفة على شيء فتسمى نوراً عرضياً . وعلى الوجه نفسه ، إما أن تكون على شيء فتسمى نوراً عرضياً . وعلى الوجه نفسه ، إما أن تكون

الظلمة موجودة بذاتها فتسمى غسقاً، او متوقفة على شيء آخر وتسمى حينداك هيئة .

ويتناول السُّهروردي أيضاً تقسيم الموجودات ، بناء على مدى إدراكها وشعورها . فالموجود ، إما أن يكون مدركاً لوجوده أو غافلاً عنه . فإن كان مدركاً ، فإدراكه ، إما أن يقوم في ذاته ، كما هو الحال بالنسبة إلى النور الأعلى أو الله والملائكة والنفس الإنسانية والأنواع الأصلية ، أو يكون متوقَّفاً على شيء آخِر في علمه بنفسه كالنجوم والنار . وكذلك ، إذا كان الموجود غافلاً عن نفسه ، فإما أن يكونْ قائماً بنفسه ، فيكون ظلمة ، كما هي حال سائر الأجسام الطبيعية ، أو يوجد بواسطة موجود آخر ، كما في الألوان والروائح .' وعلى هذا الوجه ، تتباين مراحل النظام الكوني المختلفة بعضها عن بعض . وأخيراً ، فإن مقياس التفرقة هو درجة النور التي يختص بها كل شيء ، والتي هي بمثابة المعرفة والإدراك أيضاً . وعليه ، فالكون يصدر عن النور الأعلى دون أن يكون هناك اتصال جوهري أو مادي بين الإثنين . زد على ذلك أن نور الأنوار له خليفته المباشر في كلُّ منطقة ً. مثال ذلك الشمس في السماء ، والنار بين العناصر ، ثم نوراً العظمة أو ( النور الإسفهبذي ) في نفس الإنسان ، حتى لتتجلى مظاهره سبحانه في كل مكان وتشهد جميع الأشياء بحضوره .

#### المسلائحة

يحتل علم الملائكة، الذي يرتبط بهذه السلسلة الطويلة من الأنوار أو الجواهر الملكية الواقعة بين هذا العالم المظلم والنور الأعلى ، مركزاً رئيسياً في العقيدة الإشراقية . فالملاك هو في الوقت نفسه حارس هذا العالم والوسيلة للمعرفة والموجود الذي يحاول الإنسان أن يتشبه به ويسعى وراءه في هذه الحياة الأرضية (٢٩) .

وبينا يعتمد السهروردي إلى حد كبير على علم الملائكة المزدكي في بيان درجات الملائكة المختلفة ويستخدم اصطلاحاته التي بقيت حي يومنا هذا جزءاً من التقويم الإيراني (٣٠٠) في تسميته للأنوار الملائكية المتنوعة ، يستفيد كذلك من المصطلحات الإسلامية المتعارفة المستنبطة من القرآن (٣١٠). إن الجمال وهيمنة الملاك هما ما يتألق في عالم الإشراق وما يبهر عيون كل من توخى التطلع إليه .
ولا يحدد السهروردي عدد الملائكة بحيث تطابق عدد الأفلاك

ولا يحدد السُّهروردي عدد المَّلَائكة بحيث تطابق عدد الأفلاك المرثية كما فعل الفارابي وابن سينا . ولا يقصر درجاتها من الحرية على وجوه التعقل الثلاثة التي أحصاها المشائيون (٣١) .

فالواقع ، أنه ينتقد أسلافه لتحديدهم الملأ الملائكي على هذا الوجه . فعدد الملائكة لدى السهروردي مساو ، لا للأفلاك العشرة التي وصفها علم الفلك في العصور الوسطى ، وإنما لعدد الكواكب الثابتة . أي أنها عملياً لا تحصى فتعدادها يستعصي على مداركنا. والطرق التي بها يتلقى الملائكة الفيض الإلمي والتي عنها يصل الإشراق إليهم ليست مقصورة على شكل منطقي واحد متصور من قبل .

إن الملأ الأعلى لدى السنهروردي يقع في نظامين : طولي وعرضي . وعلى رأس النظام الطولي يقف الملائكة المقربون وأعلاهم يسمى بكل من الاسمين : بَهَمَنْ (فُوهُومِنْ المزدّكي) ، والنور الأعظم أو النور الأقرب (٣٣) . وهذا الملك المقرب الأعلى يوجد الملك المقرب الأدنى له ، الذي يتلقى الفيض عنه كما يتلقاه عن نور الأنوار أيضاً . وينتقل هذا الفيض بالتالي إلى من يليه ، حي يكتمل النظام الطولي الذي يلقب كل من أفراده بالنور القاهر . ويطلق على هذا النظام أيضاً ، اسم عالم الأمهات (٣٤) ؛ ما دامت جميع الأشياء في العالم متولدة منه ، وما دام لكل عضو من أعضائه صفة القهر بالنسبة للأدنى ، وللأدنى صفة المحبة للأعلى . وكل نور «برزخ» بين النورين الأعلى والأدنى (٣٥) ؛ فهو يؤدي دور الحجاب الذي يخفي نور الطبقة والأدنى (٣٥) ؛ فهو يؤدي دور الحجاب الذي يخفي نور الطبقة وينظهره في وقت واحد . فيخفيه بمعنى أنه لا ينتقل بكامل شدته ، وينظهره بأن يسمح لمقدار معين من الإنتشار أو الإشعاع بالنفاذ من خلاله ليمكن العضو الأدنى التالي في السلسلة من الظهور إلى حيز خلاله ليمكن العضو الأدنى التالي في السلسلة من الظهور إلى حيز الوجود .

وعن جانب الذّكورة في هذا الملاّ الأعلى - يعني ناحية السلطة والمراقبة - ينجم النظام العرضي للملائكة، الذي يقابل عالم الأنواع الأصلية أو المثل الأفلاطونية . وأفراد هذا النظام لا تولد بعضها بعضاً ، كما هو الحال في النظام الطولي ، بل على العكس ، إنها توجد جنباً إلى جنب. إن كل شيء في العالم الظاهر وطلسم "، او «صَنَم لأحد الأنواع هذه، وعتوياً » على تأثيره الملائكي الخاص . ولذلك فإن السهروردي يطلق على هذه المثل اسم أرباب الأنواع أو أرباب الطلسم ؛ ما دام كل منها قاهراً لنوع خاص ، هو النوع السماوي والمثال الأفلاطوني بالنسبة اليه . وهنا يستفيد السهروردي استفادة كلية من أسماء وإمشاسبندان المزداكيين » في تسمية نماذج الأنواع المختلفة . وعلى سبيل المثال : فإنه يسمي نموذج الماء خرداد ، والمعادن شهريور ، والنباتات مرداد ، والنار أرديبه شنت . فكل من هذه الأشياء تحت

سيطرة الملاك العرضي الخاص ، يتصرف كطلسم له . وعلى هذا الوجه ، يوحد السُّهروردي بين المثل الأفلاطونية وبين القوى المنفصلة لأهـُورَامَزْدًا في الزَّرادشتيَّة .

وهكذا ، فإن هذين النظامين اللذين سبق ذكرهما ، لا يزالان فوق العالم الظاهر . أما الآن ، فعن جانب الأنوثة للنظام الطولي للملائكة المقربين ، الذي هو مظهر حبهم وولائهم للنورانية والإشراق ، تنجم الكواكب الثابتة ومن خلالها الأفلاك السماوية الأخرى . وعليه ، فالسماوات الظاهرة تجسيد للجواهر الملائكية ؛ ويمكن اعتبارها في الحقيقة تبلوراً للناحية «العدمية» في الملائكة المقربين ، أو حرمانها ، أو انفصالها عن نور الأنوار ، الذي يمكن أن يعتبر حقاً مطلقاً دون سواه ؛ وعليه كان بريئاً من أي نوع من أنواع النقص .

وأخيراً ، ينشأ عن النظام العرضي للملائكة نظام ملائكي أوسط ، من شأنه أن يتصرف كخليفة ويحكم على الأنواع مباشرة . وتسمى أعضاء هذا النظام الوسطى ، « الأنوار المدبرة » ، وأحياناً ، الأنوار والإستفه بندية » . وقد أطلق هذا الإسم خصيصاً على أولئك الملائكة الذين يحكمون النفس الإنسانية ، فهذه الملائكة تحرك الأفلاك بواسطة العيشق وتحرس جميع الكائنات الأرضية من معادن ونباتات وحيوانات وأناسى .

وبالنسبة إلى الإنسان ، فثمة نور اسْفَهُبَذَي في صلب كل نفس يتحكم في كل أفعالها . أما بالنسبة إلى النوع الإنساني بجملته ، فإن جبرائيل هو ملاكها ؛ فهو «رب النوع الإنساني » الذي يعتبره السهروردي عبارة عن الروح القدس وروح النبي محمد عليه الصلاة والسلام وعن طاقة الوحي أيضاً ، ما دام جبرائيل هو الموحي الأعلى لكل معرفة (٣٦) .

وبالإضافة إلى أن للجنس البشري ملاكه الحارس ، فإن للإنسان حارسه الخاص المقيم في عالم الملائكة . فالسُّهروردي يرى أن لكل نفس وجوداً في العالم الملائكي سابقاً لنزولها إلى حيز البدن. ولدى

دخولها إلى البدن انقسمت النفس أو الجوهر الباطني الذي هو نواتها الملائكية غير المادية إلى قسمين ، قسم بقي في السماء وقسم نزل إلى سجن البدن أو و قلعته » . ولذلك كانت النفس الإنسانية دائمة التعاسة في هذه الدنيا . فهي تبحث بالفعل عن نصفها الآخر ، عن و توأمها » السماوي ، ولن تظفر بالغبطة والسعادة الآخيرة إلا إذا اتحدت بنصفها الملائكي واستعادت موطنها السماوي . فتحقيق الكمال الإنساني إذا يكمن في اتحاد الإنسان مرة أخرى بذاته الروحانية أو بنموذجه الملائكي ، الذي هو و ذاته » الحقيقية ، التي ينبغي أن يبلغها إذا أراد أن « يكون » حقاً ، أي إن عليه أن يصير ما هو حقيقة . ولن يتحقق السلام أو يضع حداً لهيامه على وجهه كطفل ضائع في متاهة الكون ، حتى يتحد من جديد مع ملاكه الحارس ، الذي هو وذاته الحقيقية (۳۷).

# الطببعيات وعلم لفنس

ما ان يتم السنهروردي بحثه في عالم الملائكة ، حتى يتطرق إلى عالم الأجسام والنفوس ، أي الطبيعيات وعلم النفس . والطبيعيات عنده ، كما يجب أن يتوقع المرء ، طبيعيات قائمة على النور لا على نظرية الصورة والهُيولى الأرسطوطاليسية التي رفضها. فجميع الأجسام درجات متفاوته من النور والظلمة ، ودراسة الطبيعيات عبارة عن دراسة نور خففت من لمعانه وأضعفته ظلال العالم المادي . ويقسم السنهروردي الأجسام إلى ثلاثة أقسام : تلك التي تحجب النور وتمنعه من الدخول اليها ، وتلك التي تشف فلا تحجب النور إذا ، وأخيراً تلك التي تسمح للنور بالنفاذ بدرجات متفاوتة ؛ فكانت إذاً منقسمة بدورها إلى عدة أقسام .

فالسماوات إذاً في حالة نورانية من النوع الثاني ، والتراب من النوع الأول ، والماء في حالته العادية من النوع الثاني ، والهواء من النوع الثالث الذي يشتمل على عدة درجات . أما النار رابعة العناصر الأربعة ، فإن السهروردي لا يعتبرها عنصراً أرضياً كالعناصر الأخرى ، وإنما هي صورة نورانية وخليفة وممثل و للنور الأعلى ، في العالم الأرضي . وعلى هذا الأساس ، يمضي السهروردي في بيان مختلف الظواهر الطبيعية وخاصة الظواهر الجوية متبعاً النهج المشائي العام ، ولكن مع تشديد مختلف . وعلى مثال ذلك ، انه بالرغم من موافقته على التبخر ونظرية البخار ، يشدد على أهمية النور في باب الظواهر والتغيرات المحوية . والواقع ، أن طبيعيات السهروردي برمتها تقوم أساسياً على الجوية . والواقع ، أن طبيعيات السهروردي برمتها تقوم أساسياً على

دراسة الأجسام كبرازخ بين الدرجات المختلفة للنور الذي تعكسه أو تنقله بمقادير متفاوتة . والأفلاك النفوس ، والنفوس طبقات الملائكة المختلفة ، والملائكة يحكمها نور الأنوار القاهر لكل ما في العالم .

ومن اختلاط العناصر ، تنشأ الموجودات الأرضية الثلاثة ، التي يؤلف كل عضو من أعضائها طلسماً لملاك معين . ففي عالم المعادن مثلا نجد أن للذهب والجواهر لمعاناً خاصاً ، كما أن لها تأثيراً على نفس الإنسان هو عبارة عن توفير السرور والسعادة لها ، لأن النور فيها مشابه للنور الذي تحتويه النفس الإنسانية . وكذلك الحال بالنسبة إلى النبازت والحيوانات . فالنور الملائكي قاهر يتحكم في أفعال كل نوع .

وينهج السهروردي نهج ابن سينا والمشائيين الآخرين بدقة في تعداد قوى النفس النباتية والحيوانية (٣٩). فالنفس النباتية لدى شيخ الإشراق تملك القوى الأساسية الثلاث: الغاذية والنامية والمولدة. والغاذية بدورها عبارة عن أربع قوى هي الجاذبة والماسكة والهاضمة والدافعة. والنفس الحيوانية تملك علاوة على ذلك قوى الحركة، وهي عبارة عن الرغبة والغضب والشهوة ؛ وهي المميزات الخاصة للنفس الحيوانية . ولكن هذه القوى ، سواء في النفوس النباتية أو الحيوانية، عبارة عن مجرد مظاهر للنور الملائكي الكامن في كل نوع ؛ ويجب عبارة عن مجرد مظاهر للنور الملائكي الكامن في كل نوع ؛ ويجب أن تدرك أفعالها من حيث نسبتها إلى ذلك النور .

والإنسان ، الذي يعتبر أكمل أنواع الحيوان ، يملك بالإضافة إلى هذه القوى المذكورة والحواس الخمس الظاهرة التي يشترك معه فيها بعض الحيوانات العليا خمس حواس باطنة ، توصل الإنطباعات المتلقاة من العالم الخارجي إلى النور الإسفة بندي الكامن في داخله . ويعد السهروردي من هذه الحواس الخمس : الحس المشترك والواهمة والمدركة والمتخيلة (١٠٠) والحافظة ؛ تُتوجها جميعاً النفس الناطقة ، التي هي أخيراً نفس النور الإسفة بندي ، ذلك القبس من النور

الملائكي الذي أصبح سجيناً في قلعة البدن إلى حد نسيت معه موطنها الأول . والواقع ، أن السُّهروردي والإشراقيين لم يكونوا مهتمين باحصاء القوى النفسية بقدر اهتمامهم بعرض الحالة المثيرة للشفقة التي آلت اليها النفس ، وطريقة الذكر والتَّذكر التي تجب معاناتها من أجل تذكر الوطن الذي فقدته ، فتحاول إذ ذاك استرجاعه مرة أخرى .

### المعاد والاتحبادالرّوحايي

يدور القسم الأخير من «حكمة الإشراق» على مسالة المعاد الروحاني ومآل النفس بعد الموت. فالسهروردي يرسم معالم الطريق الذي تستطيع النفس من خلاله أن تتحرر من قيودها المادية وهي بعد رهينة الجسد ، وتتمتع باشراق النور الملائكي ، وهو ما ينبغي أن يكون الضالة المنشودة للناس جميعاً . فكل نفس ، بغض النظر عن درجتها من الكمال ، تنشد النور الأعلى في كل برهة من حياتها ؛ حتى ولو كانت غافلة بذاتها عن الموضوع الأصيل لنشدانها هذا . فالفرح والغبطة ينجمان عن الإستنارة بالنور السماوي حتى ، إن السهروردي يذهب إلى اثبات أن الإنسان الذي لم يذق فرحة الإستنارة بالأنوار القاهرة ، لا يدري ولو معنى الغبطة في الحقيقة (١٦) . فجميع أفراح الحياة الجزئية العابرة ، ليست إلا انعكاسات لفرح الإشراق والعرفان .

وتتوقف حالة النفس بعد الموت على درجة الصفاء والمعرفة التي أحرزتها في هذه الحياة . وهناك على هذا الأساس من التفرقة ثلاث طبقات للنفس : نفس أولئك الذين حققوا قسطاً من الصفاء في هذه الحياة وهم السعداء ؛ وأولئك الذين أظلمت أرواحهم بالشر والجهل ، وهم الأشقياء ؛ وأخيراً ، أولئك الذين فازوا بالقداسة والإشراق في هذه الحياة ، وهم الحكماء المتألهون . فأما نفوس أفراد الفئة الأولى ، فترحل بعد الموت الى عالم الأنواع الأصلية حيث تتمتع بالأصوات والمذاقات والروائح التي ليست نظائرها الأرضية إلا ظلالاً لها . وأما

نفوس أبناء الفئة الثانية ، فترحل إلى عالم الصور المعلقة ، وهو متاهة الخيال الكوني ، والعالم المظلم للقوى الشريرة والجن .

وأما نفوس العارفين والأولياء ، فتصعد بعد مفارقتها للبدن إلى ما فوق العالم الملائكي لتسعد بنعيم قربها من النور الأعلى<sup>(٤٢)</sup> .

أما حالة النفس بعد الموت وما إذا كانت تعاني ألما أو تنعم بالسعادة فتتوقف على كل من صفائها وكمالها ، أي استكمال إمكانياتها عن طريق التحقيق والمعرفة . فالنفس الصافية الكاملة ، أو على الأقل التي تتمتع بإحدى هاتين الصفتين، لا يطول عذابها لانفصالها عن العالم، معشوق الكثرة الساحقة من الناس في هذه الحياة . أما النفس المدنسة والناقصة أو الجاهلة ، فهي التي تقاسي عذاباً دائماً لانفصالها عن العالم فقط . ومن ثم ، يقترح شيخ الإشراق على الإنسان ، أن يكون مدركاً للحظات النفيسة في حياته المعطاة له ، فيقضيها في تطهير نفسه مدركاً للحظات النفيسة في حياته المعطاة له ، فيقضيها في تطهير نفسه حتى تصبح كالملك شبيهة بنموذجها السماوي .

### أهمية القصمطار مزسية

إن تحليل العقائد الأساسية للحكمة الإلهية الإشراقية، كما جاءت « في حكمة الإشراق » ، يلقي الضوء على الناحية التعليمية في كتابات السُّهروردي ، الَّتِي تتجلَّى الْحقيقة الإلهية فيها بشكلٍ مُوضُوَّعي . إلا أن علينا حتى نحصل على الصورة الكاملة لرسالة السُّهروردي والمدى الكلي لكتاباته ، أنّ نتطرق إلى دراسة القصص التخيلية أو الرسائل الرمزَّية والصوفية التي تروي فيهــا قصة تجربة روحية معينة في لغة رمزيةٌ غنية، يمثلُ الرمزُ فيها أحد مقومات الرؤيا ذاتها. ففي هذه الرسائل القصيرة ، التي تشبه في كثير من النواحي حكايات القُرون الوسطىّ الرمزية ، مثل « بارسيفال » ( Parsifal ) ، لا يعمد المؤلف إلى إظهار الحقيقة من جميع نواحيها ؛ بل بالأحرى ، يميط اللثام في كل رسالة عن وجه معين للحياة الروحية وعن تجربة «باطنية» معينة، كما يزيح الستار عن مجموعة معينة من الرموز التي تعطي القارىء لمحة عن بعض مظاهر عالم الإشراق ، وعن روح السهروردي ذاته أيضاً . ونحن لا نستطيع هنا أن نتناول القصص بمجموعها ؛ إلا أنه من المفيد ، للتعرف الى طبيعتها العامة ، أن نقوم بدراسة وجيزة لإُحداها ، وهي «آوازِ بَـرِ جبرائيل » <sup>(٣٠)</sup> ؛ فإن لَما خواص مِعينة تَشْتَرُكُ الْآخِرَى فِيهَا . وَالْقُصَةُ الْأُولَى تَنقَسِمُ إِلَى جَزِئْيِنَ : فِي الْأُولُ منهما ، يتخيل التلميذ أو بطلِ القصة الحكيم ؛ وهو « النبي الكامن في داخله، والملاك الذي عليه أن يرشده إلى طريق ادراك الحقيقة ؛ فيسأل الحكيم عن موطنه الأصلي، فيجيب بأنه يأتي من وطن «اللاحيث» التي تعني حرفياً مدينة المثال ( Utopia ) ؛ وهي أرض لا وجود لها في هذا العالم ولا مكان لها لأنها تعلو على أبعاد الحيّز الثلاثة . هنا يبدأ التلميذ وقد اكتشف من أين يأتي الأستاذ ، يبدأ في سؤاله عن مختلف نواحي عقيدته .

أما في الجزء الثاني من القصة ، فتتغير اللهجة العامة ويطلب التلميذ من الحكيم أن يتعلم كلام الله ؛ فيستجيب الحكيم لطلبه ويعلمه أولا أسرار علم الجفر ، أي علم المعاني الباطنية ، القائمة على الرمز العددي ، للحروف والكلمات . ومن ثم يخبره بأن الله خلق كلمات (بمعنى الد Logos) كالملائكة ، وخلق كلمة عليا تعلو جداً عن الملائكة كما تعلو الشمس على النجوم ، وأن الإنسان ذاته كلمة من الله وترنيمة من جناح جبرائيل ، وان جناحي جبرائيل يهيمنان على السماوات والأرض (وهي عالم الظلال أو «المغرب») التي ليست أكثر من ظل جناحه الأيسر ؛ على حين أن عالم الأنوار الملائكية أو «المشرق» ، هسو انعكاس جناحه الأيمن . وعلى هذا ، فجميع الأشياء في هذه الدنيا قد أو جدت عن طريق ترنيم جناح جبرائيل . فبالكلمة ، بصوت جناح هذا الملك المقرب ، وجد الإنسان . وبالكلمة (بالاسم الإلهي) يُرد إلى فطرته الأولى ومنشأه الإلهي .

#### التراث الابث راقي

يتهم العلماء المحدثون السهروردي في بعض الأحيان ، بأنه كانت له ميول ضد الإسلام وبأنه عمد إلى احياء الزرادشتية في وجه الإسلام (ئئ) . ولكن المسألة ليست كذلك . صحيح ، كما وضحنا بما فيه الكفاية ، أن السهروردي قد استخدم الرموز الزرادشتية كما استخدم آخرون كجابر بن حيان مثلاً الرموز الهرمسية للتعبير عن تعاليمه ؛ ولكن هذا لا يدل مطلقاً على أن عقائده كانت مناهضة للإسلام . إن شمول الإسلام هو الذي سمح له بأن يؤلف بين الكثير من العناصر المختلفة ، ومكن «الباطنية» الإسلامية من استخدام لغة الأشكال السابقة الموروثة . وفي بلاد فارس ، حيث وجدت مدرسة السهروردي أهم أنصارها كانت الروح الإسلامية على حد قول ماسينيون – بمثابة النور الذي فيه «تأملت إيران العالم المنظور مشرق من أساطيرها القديمة» (63) .

لقد انتشر التراث الإشراقي على جناح السرعة في الأوساط الشيعية ، كما كان له بعض الشراح والأنصار في العالم السني أيضاً . وتآليف السيوروردي تمثل الانتاج العقائدي الأصلى ، والمنبع للمدرسة الإشراقية، وقد دفع كثير من الحكماء اللاحقين بذلك التراث الى الامام بأن أضافوا التعليقات والحواشي على تآليفه. ومن أعظم الشيروح على «حكمة الإشراق» . شرح الشهرزوري تلميذ السيهروردي ورفيقه المقرب ، والشرح المشهور لقطب الدين الشيرازي التلميذ

الكلمة في الفصحى موشور و أنما الكلمة المستعملة هي الاصطلاح الرياضي (الهندس) منشور

البارز لكل من خواجه نصير الدين الطُّوسي وصدر الدين القونوي . وهَذَا الْأَخْبِرِ أَعْظُمُ شَارِحِ لِنَظْرِيَاتَ ابنِ عَرَّبِي فِي الشَّرَقُ (٤٦) . وَمَنْ بين هذين الشرحين اللذين كُتبا في القرن السابع (الثالث عشر) ، تدارس العلماء شرح قطب الدين بدقة على مر العصور كشرح « مقرر » على المتن . والطبعة الحجرية القديمة لـ وحكمة الإشراق، التي كانت متداولة بين الطلبة في المدارس الدينية حيثما كانت تدرس الفلسفة الإشراقية منذ طبعها في العصر القاجاري ، تشتمل على هذا الشرح في الحاشية مع التعليقات الَّتي أضَّافها مُلاَّ صَدرا بعد ذلك بثلاثة قرون . ويمكن للمرء أن يدرج بين شرَّاح بعض آثار السُّهروردي الأخرى، ابن كمونة والشهرزوري والعلامة الخيلي ؛ فقد كتبوا شروحاً على التّلويحات في القرنين السابع (١٣) ، والثامن (١٤) على التوالي ، وجلال الدين الدُّواني في القرن التاسع (١٥) ، وعبد الرزاق اللاهيجي في القرن الحادي عشر (١٧) الذي شرّح « هياكل النور » . وبالإضاَّفة إلى ذلك ، ينبغي للمرء أن يشير إلى الفلاسفة والحكماء ذُويُ الشَّانُ الذين وقعوا تَحْت تأثير تعاليم السُّهروردي . فمن هذا القبيل ، بل أول اسم يتبادر إلى الذهن هو خواجه نصير الدين الطوسِي فيلسوف القرٰن السابع (١٣) وعالمه العظيم . فعلى الرغم من أنَّهُ أحيا مدرسة الفلسفة المشَّائية المنافسة من خلال شرحه البارعُ على ﴿ إِشَارَاتِ ﴾ ابن سينا ، فقد وقع تحت تأثير الإشراقيين في باب بعض المسائل ، كمشألة علم الله بالعالم . وهنا ، نراه يدحض بصراحة آراء ابن سِينا ويتبنى آراء السُّهروردي . ومنذ ذلك الحين ، استمرت تعاليم السُّهروردي في الإنتشار ، خاصة بين الفلاسفة والحكماء الإيرأنيين وحكماء الأناضول والهند ، حتى إذا كان العصر الصفوي ، بلغ تأثير ها على الحياة العقلية الإسلامية أوج ازدهاره .

أصبح التشيع أثناء العصر الصفوي المذهب الرسمي لإيران . ولم تقتصر النهضة في ذلك العصر على الفن والعمارة الفارسيين الذائعي الصيت عن استحقاق في أنحاء العالم؛ بل لقد بعثت العلوم العقلية التي

بقيت، خلافاً لفن ذلك العصر ، مجهولة تقريباً حتى يومنا هذا <sup>(٤٧)</sup> . أما دراسة الفلسفة والحكمة فقد أحياها المير داماد (٤٨) ، المعلم الكبير في إصفهان إبَّانِ حكم الشاه عباس ، والأستاذ الذي أسس مدرسة سيناوية ذات طابع سُهرِوردي من وجهَّة النظر الشيعية . وبعد الميرداماد جَاء تَلْمَيْذُهُ الشَّهِيرُ مُلاًّ صَدَرًا ، الذي يعتبر في إيران أعظم الحكماء المسلمين ؛ فادمج بصورة نهائية عقائد السهروردي في نظامه الفلسفي المتشعب. لقد اشتملت عقائد مُلاً صدرا أيضاً على عناصر من الفلسفة المشائية وعلى كثير من المبادىء الأساسية للعرفان كما فسرته مدرسة ابن عربي ، كل ذلك في قالب من التعاليم الشيعية وخاصة العناصر الإلهية الواردة في « نهج البلاغة » لعلي بن أبي طألب ( عليه السلام) (٤٩٠ . وعلى الرغم من أن آثار مُلاً صدرا أخذت تحجب آثار السُّهروردي في المدارس الرسميّة ، إلا أن العقائد الإشراقية قد استمرت تدرسُ مَن خلاَهَا . وعلى هذا الوجه ، وقع الحكماء المتأخرون ، أمثال حاجي مُلاً هادي السبزواري (٠٠) أشهر الشارحين لتعاليم مُلا صدرًا في العصر القاجاري ، والشيخ أحمد الاحسائي مؤسس حركة الشَّبِيخية ۚ ، وكانَ مخالفاً لَبعض عقائد مُلا صَدرا ِ ، تُحت تأثيرَ تعاليم السُّهروردي . وفي الهند أيضاً استمرت دراسة السُّهروردي ، مباشرةً ومن خلال آثار مُلا صَدرا التي لا تزال مقررة في المدارسُ الإسلاميّة في شِبه القارة الهندية حتى يومنًا هذا (٥١) . ويصُّدق هذا على إيران أيضاً ؛ حيث تدرس الفلسفة والحكمة الإسلامية اليوم ، لا في المدارس الدينية فحسب ، بل في كلية العلوم الإلهية في جامعة طهران أيضاً. والحق أن الجامعة قد خصصت كرسياً للحكمة الإشراقية وآخر لعقائد مدرسة مُلاً صَدرا (٥٢).

وفوق ذلك ، فإن تأثير السنهروردي لم يقتصر على العالم الإسلامي فحسب ؛ فقد نقلت بعض آثاره إلى السنسكريتية أثناء الحكم المغولي في الهند ، كما أنها نقلت قبيل ذلك إلى العبرية . وهكذا بلغت عقائده إلى عالمين منفصلين متباعدين تماماً، هما اليهودي والهندي. وقد درس

آثاره بعناية الكاهن الزَّرادشي آ ذَرْكيوان وأتباعه ، الذين غادروا شير از إلى الهند في العصر الصفوي . وهكذا فإن الحكمة الخالدة التي حاول شيخ الإشراق وضع أسسها أو على الاقل إعادة وضعها في حياته الزمنية القصيرة ، لم تصبح وجهة نظر عقلية سائدة في العالم الشيعي وبصورة أعم في الاقاليم الشرقية من العالم الإسلامي فحسب ، بل تجاوزت شواطىء العالم الإسلامي لتتصل بتقاليد أخرى ؛ وصارت من عدة وجوه عنصراً مهماً لعالم من النظر الشامل الذي شارك الإسلام فيه الاديان المجاورة ، وهو عالم انكشفت فيه الوحدة المتعالية الكامنة وراء التجليات المختلفة للحقيقة .

# القسرالث الث ابن عسر بي والمتصوّف بر

#### التصةفب

التصوف ، كطريق للتحقيق الروحاني وبلوغ مقام الولاية والعرفان ، جانب جوهري من الوحي الإسلامي ؛ وهو في الواقع قلبه أو بعده الداخلي أو الباطني (١) . ومع أن لفظة التصوف جاءت متأخرة واستمدت بعض أشكالها من المبادىء الأفلاطونية والهرمسية ، إلا أن حقيقة التصوف وعقائده ومناهجه الأساسية ترجع إلى مصدر الوحي وترتبط ارتباطاً وثيقاً بروح الإسلام وصورته ، كما يردان في القرآن الكريم ، الذي وثيقاً بروح الإسلام وصورته ، كما يردان في القرآن الكريم ، الذي يعتبر التجسد الأكمل له (٢) . إن الصوفي الأول والأكمل، في عرف من يندمج في التصوف ويعيش حياة «سالك الطريقة» (٣) ، هو النبي محمد عليه السلام، ومن بعده علي بن أبي طالب الممثل الأعلى النبي محمد عليه الإسلامية .

ففي زمان الرسول حينما يمكن القول بأن أبواب السماء كانت مفتوحة ، لم تكن قوة الحياة الروحية الهائلة والإقتراب من منابع الوحي لتسمحا بقسمة كلية للدين إلى جزئيه الظاهري والباطني أو الشريعة والطريقة ، على الرغم من وجودهما فيه أصلا منذ البداية . لقد كان التراث الديني في أول الأمر كالمقذوف البركاني في حالة انصهار ، ولم «يتجمد» وينحل إلى عناصره المختلفة إلا حين برد تدريجياً وتجمد بتأثير عوامل التقلص الزمنية وظروف الفساد الدنيوية . ولذا لا نجد أثناء القرنين الأولين من حياة التراث عندما كان قوياً للغاية ، كما يتبين من انتشاره الخاطف وقوة امتداده ، مذهباً فقهياً معيناً أو جماعة أو طريقة صوفية (٤) منظمة بجلاء . ونلاحظ أيضاً أن المذاهب

الفقهية قد تبلورت في القرن الثالث (التاسع) وأن التصوف قد بدأ في الوقت نفسه يتجلى كعنصر بارز في المجتمع الإسلامي . فقد انتشرت عقائده ومناهجه بواسطة الطرق ، التي كان يوجه كلاً منها شيخ، غالباً ما كانت تسمى باسمه .

وهكذا أصبحت الروح ، التي كانت في مطلع عهد الوحي «منتشرة» في كل مكان ، متمركزة في طرق مختلفة ؛ حتى تتمكن من الإستمرار كيراث روحي حي . إن الصوفيين المتأخرين لم يزاولوا شيئاً لم يزاوله النبي وأصحابه من قبلهم ، ولا سيما الصحابة كعلي وأي بكر وأي ذر وسلمان ، ممن تلقوا «تعاليمه الباطنية» . كان النبي قد اعتاد الخلوة في أماكن هادئة نائية كغار حراء ، وخاصة في أواسط شهر رمضان ، وكمسجد المدينة في أخريات حياته ، حيث أقام الشعائر الأساسية للذكر فيها جميعاً . كما أنه أوصى صحابته البذكر الله » وذكر اسمه في السر والعلانية او في الحلوة والجلوة .

على هذا وغيره من أفعال النبي وأقواله ، أسس الصوفيون طرقهم وعاداتهم حتى يومنا هذا . لقد اعتبروا أنفسهم دائماً أشد أتباع تعاليم الرسول حماسة ، محاولين الاحتذاء به شخصياً كمثال لهم في كل لحظة من حياتهم . لذا ، نسمع أحد كبار مشايخ الصوفية في القرن الثالث (التاسع) يقول : «الطرق (الصوفية) كلها مسدودة على الخلق إلا من اقتفى أثر الرسول عليه الصلاة والسلام » (٥) . فالتصوف إذا هو الجانب «الباطني » لتعاليم الرسول ، إذ أخذ يتخذ شكلاً واضحاً بالتدريج خلال القرنين الثاني والثالث للهجرة ، مكتسباً في الوقت نفسه اسم الصوفية ، الذي عرف به البعد «الباطني » للإنسلام منذ ذلك الحين (١) .

لا يستطيع المرء أن يتحدث عن تاريخ التصوف ؛ فالتصوف في جوهره لا تاريخ له . ولكن ، لما كان قد عبّر عن مبادئه في كل حقبة بلغة موافقة للأصول الفكرية والنفسية العامة لذلك العصر، ولما كانت قد ظهرت على مدى القرون مدارس مختلفة للتفسير تستند إلى حاجات

النّاس على اختلاف أنواعهم أيضاً، كان من الممكن أن نتكلم عن الأوصاف المميزة للراث الصوفي في كل عصر (٧). في وسع الإنسان أن يتحدث عن الزهاد الأوائل من حفظة القرآن ورواة الحديث الذين ألقوا تعاليم الرسول حيّة إلى جيل التابعين وكان الكثير منهم من أولياء الإسلام الأول . كما يجب أن يذكر المرء تلك الشخصية المهمة في القرنين الأولين الإسلاميين ، الحسن البصري ، الذي امتدت حياته الطويلة من سنة ٢١ (٦٤٣) إلى ١١٠ (٧٢٨) ، واصلة بين ثلاثة أجيال من المسلمين وبين زمان الرسول نفسه (٨).

ويجدر التنويه أيضاً بأثمة الشيعة أثناء القرنين الأولين ، فالثمانية الأول منهم خاصة يؤدون دوراً رئيسياً في مرحلة التصوف الأولى . فالشيعية ، وهي « اسلام علي » ما دامت تقوم على موالاة علي كخليفة النبي الروحي والزمني ، تعتبر الأثمة ، أي علياً وذريته ، حملة النور النبوي والممثلين الباطنيين للنبي . وقد ساهم كثير منهم مساهمة أساسية في تكوين الطرق الصوفية التي نشأت في العالم السني واحتلوا مكاناً بارزاً في «سلاسلها» . إن جميع الفرق الصوفية تقريباً ترقى بنسبها إلى الإمام الشيعي الأول ، علي عليه السلام ، كما أن كثيراً من الصوفيين المتأخرين كانوا تلامذة للأثمة ، وخصوصاً للإمام السادس جعفر الصادق عليه السلام ، ١٤٨ (٧٠٧) ، والإمام الثامن علي الرضي (حوالي ١٤٨ (٧٠٧) ، ١٤٨ (١٢٨) » . أضف جعفر العرفان الإسلامي وأرفعها شأناً . وأبرزها دون شك «نهج تاريخ العرفان الإسلامي وأرفعها شأناً . وأبرزها دون شك «نهج البلاغة » للإمام الأول و«الصحيفة الستجادية » (١٤ للإمام الرابع زين العابدين .

ويسجل القرن الثالث ظهور كثير من الشخصيات الصوفية الشهيرة، ممن خلدت كلماتهم البليغة النافذة وتردد صداها في نفوس صوفيتي الأجيال اللاحقة .

ومن بين مشاهير الشخصيات في هذا القرن ذو النون المصري ،

والمُحاسبي (١٠) ولي بغداد ، والأمير ابرهيم بن أدهم الذي ترك كما ترك غوتاماً بوذا حياة البلاط ليحصل معرفة الحقائق الإلهية ، والحكيم الخُراساني بايزيد البَسْطامي (١١) الذي كانت أقواله المتناقضة أو شطحاته القائمة على تجربته للإتحاد النهائي سبباً لاشتهاره كمثل لأعظم الأشكال العقلية للتصوف .

ونجد في أو اخر القرن الثالث (التاسع) مدرسة بغداد المعتدلة وعلى رأسها الجنيد الذي التفت حوله عدة شخصيات مثل نوري والشبلي ؛ كما اتصل به شهيد التصوف الحلاج ، هذا الصوفي العظيم الذي يعرفه العالم الغربي جيداً ، ويمثل بفضل الدراسات الكثيرة التي خصه بها ماسينيون النمط الروحي للمسيح في الإسلام من جهات عدة، والذي تشبه «آلامه»، على حد قول ماسينيون، آلام المسيح بعض الشبه. لقد اختار الحلاج إفشاء أسرار العقيدة بين الجماهير والشهادة أمام ضمير المجتمع الإسلامي عندما وقفت أمام الحقيقة الروحية التي تنطوي عليها الصوفية ، وخلف بعض الأشعار الجميلة بالعربية ، كما صرّح أيضاً ببعض العبارات التي هيمنت على التراث الصوفي دون انقطاع ؛ حتى أصبح قوله «أنا الحق» دليلاً خلداً على أن التصوف في ذاته عرفاني ، وأن الله الكامن فينا هو الذي يقول «أنا » عندما ينزاح حجاب الغيشرية .

وأثناء القرن الرابع ، عندما بلغت الفنون والعلوم الإسلامية أوجها (۱۲) ، بدأ التصوف يعبّر عن نفسه في كتب تعليمية ضخمة وقوالب من الشعر الفارسي ، الذي أصبح أحد أشكاله التعبيرية الأساسية منذ ذلك الحين . فقد ظهرت في هذا القرن عدد من أمهات الكتب في التصوف ، مثل «اللَّمع » لأبي نصر السراج (۱۲) ، و «كتاب التعرف » للكُلاباذي (۱٤) ، و «كشف المحجوب » للهجويري وهو أول نثر صوفي بالفارسية ، و «قوت القلوب » لأبي طالب المكي ، و «الرسالة القُشيرية » الشهيرة . ولا تزال هذه الكتب جميعاً تدرس في أوساط التصوف ، وخاصة الكتاب الأخير ؛ فهو أكثر الكتب

التعليمية تداولاً في دراسة الناحية العملية للتصوف . فقد جمعت فيه العبارات الراثعة والشطحات والحكم الصادرة عن المتصوفين الأوائل ، وحُددت القواعد والشروط الخاصة بسالك «الطريق» .

وفي هذا القرن أيضاً نظم أبو سعيد بن أبي الخير معاصر ابن سينا أول رباعيات صوفية بالفارسية (١٥). وكتب خواجه عبد الله الأنصاري ، الذي يعتبر من أهم المؤلفين الصوفيين والذي كان كتابه «منازل السائرين » موضوعاً لكثير من الدراسات وكثير من الشروح عبر القرون ، عديداً من الرسائل المهمة بالفارسية . ويعتبر كتابه «المناجاة» (١٦) اليوم من أشهر الروائع في تلك اللغة . وهكذا صارت الفارسية إلى جانب العربية أداة أساسية للتعبير عن العقيدة الصوفية ، فهيأت التربة الصالحة لسنائي والعطار والرومي الفذ والشبّستري وسعدي وحافظ، اللي بلمغ التفاعل «الكيميائي» للشعر الصوفي قمته على يده . وبفضل هؤلاء الشعراء البلغاء انتشرت العقائد الصوفية في الأقاليم الشرقية من العالم الإسلامي ، في إيران وآسيا الوسطى والهند وكذلك في جاوة وسومطرة . ومن خلال ترجمة بعض هذه الكتب استرعى التصوف انتباه بعض الغربيين مثل غوته وهردر المرة الأولى .

وأثناء هذا القرن ، بدأ التصوف إلى حد ما في الاتصال والإحتكاك بعقائد الفلسفة والكلام والفقه . ولقد شاهدنا كيف أن شيخ الفلاسفة المشائيين ، ابن سينا، ومعاصره أبا حيان التوحيدي قد انجذبا إلى بعض عناصر التصوف . وكذلك « رسائل » إخوان الصفاء ، فإنها عندما تتناول العلوم ، تظهر بعض وجوه الشبه مع العقائد الصوفية ، كما يبدو من المجموعة الجابرية المنسوبة إلى جابر بن حيان أيضاً ؛ فقد كان صوفياً وألق على الأرجح بعض الكتب التي تحمل اسمه من ذلك الإنتاج الضخم . ولكن كانت ثمة نزعة مقابلة عند بعض المتصوفين إلى اقتباس بعض النظريات الكونية الواردة في آثار ابن سينا وإخوان الصفاء وغيرهم ، وادماجها في وجهة نظرهم الإلهية. وللحكيم الأندلسي ابن مسرة أهمية خاصة في باب هذا الاتصال ؛ فقد استبقت عقائده

في علم الكون عقائد إبن عربي الذي اقتبس الكثير من تعاليمه (١٧). ومهما يكن من أمر ، نقد كانت هناك معارضة أيضاً في أوساط كل من المتكلمين والفقهاء ، معارضة أثبتت نزايد قوتها في القرن الخامس (الثاني عشر) عندما غير استيلاء السلجوقيين على الحكم وتأسيس المدارس الجديدة وجه القرن السابق الأقل تنظيماً والأقل تقيداً. وفي تلك الغمرة ظهر أبو حامد الغزالي على المسرح ليمنسح التصوف الصفة الشرعية في الأوساط الفقهية الرسمية ويمهد للوثام بين الناحيتين الباطنية والظاهرية للإسلام ، اللّـتين ساهم مساهمة فعليةً في كلتيهما . وكما أشرنا في الفصلَ السابق ، أبرز الغزالي الوجه الظاهر لبعض التعاليم الصوفية حتى تكتسب الحرية لتواصل حياتها الباطنية في صميم المجتمع الإسلامي . وهكذا فقد أدى دفاعه عن التصوف دوراً مهماً في إقرار المنزلة الممنوحة للطرق الصوفية وعقائدها وأفعالها في وسط المجتمع الديني العام . وعلاوة على ذلك ، فقد أخذ في بعض رسائِله المغرقة في ﴿ الباطنية ﴾ مثل ﴿ مشكاَّة الأنوار ﴾ (١٨) و ﴿ الرسالة اللَّدُنية ، ، يشرَّح العقائد الصوفية بطريقة مهدت لآثار ابن عربي . على أنه لا يزال بين الغزالي وابن عربي كثير من الشخصيّات الصوفية البارزة التي يجب ألا نغض الطرف عنها . ففي إيران ، كان هناك أحمد الغزالي أخو أبي حامد الشهير ، وقد كتبُّ رسالة شهيرة في العشق الإلمي تسمى وسوانح العشاق، (١٩٠) ، وعينَ القضاة ، الذي شرح العقائد الصوفية بدوره في طريقة تذكرنا بطريقة ابن عربي. أما في المغرب ، أو غرب العالم الإسلامي ، فبوسع المرء أن يذكر شخصية ابن العريف مؤلف الكتاب المعروف، ﴿ محاسنَ المجالس ﴿ (٢٠) ، وأبي مَدُيْنَ أَسْتَاذَ ابْنَ عِربِي الذِّي تَكْثُرُ الاشارةُ إليه في كتبه ، وكذلك ابن قَسَيْ مُؤْسَّسْ ( دولة الزوايا ) للمريدين في الحارْبس في جنوب البرتغال ، والذي كان لابن عربي صلة وثيقة به . وإذا عدنا مرة أخرى إلى الشرق الإسلامي وجدنا قبل زمان ابن

وإذا عدنا مرة اخرى إلى الشرق الإسلامي وجدنا قبل زمان ابن عربي مباشرة ، بالإضافة إلى مؤسس المدرسة الإشراقية السهروردي ، مؤسسي عدد من أهم الطرق الصوفية . ونستطيع أن ندرج بينهم أحمد الرفاعي ، الذي أطلق اسمه من بعده على الطريقة الرفاعية ، وعبد القادر الجيلاني ، أوسع الأولياء شهرة في الإسلام الذي تمتد طريقته القادرية اليوم من المغرب إلى جزر المحيط الهادي ، ونجم الدين الكبرى ، مؤسس الطريقة الكبروية (٢١١) . وهكذا ، عندما ظهر ابن عربي على مسرح التاريخ الإسلامي ، كانت أسس التراث الصوفي قد توطدت ، وتوافرت له بواسطة الطرق وسيلة فعالة للمحافظة على مناهجه الروحية وعقائده وإذاعتها . كما توافر له أيضاً ميراث حافل من الكتب ، نثراً ونظماً ، بالفارسية والعربية على حد السواء ، سُجلت فيها الإشراقات والمكاشفات والأحوال والمشاهدات ، التي حصلت لمشايخ الصوفية جيلاً بعد جيل منذ زمان النبي (صلى الله عليه وآله) .

## اهميت ابن عسسر بي

في ابن عربي نلتقي فجأة ، سواء من ناحية الإلهيات وعلم الكون أو ناحية علم النفس وعلم الإنسان ، بمذهب كامل مترامي الأبعاد ، يبدو لأول وهلة أنه يدل على انقطاع أو نقطة تحول داخل التراث الصوفي . صحيح أن بعض الصوفيين المتقدمين أمثال الحكيم الترمذي وبايزيد البسطامي خاضوا في المسائل الميتافيزيقية ، وأن آثار العطار وابن مسرة اشتملت على نظريات كونية ؛ ولكنها ليست من الإتساع والمدى الذي تجده عند ابن عربي . فالكتب الصوفية الأولى في معظمها نصائح عملية لسالكي «الطريق» أو أقوال لصوفيين في معظمها نصائح عملية لسالكي «الطريق» أو أقوال لصوفيين نظري يذكر الميتافيزيقا يهدف الآن يكون كلياً وكاملاً . بل هناك ومضات من النور تضيء جانباً معيناً من الحقيقة التي تهم الصوفي في لحظة معنة .

أما لدى ابن عربي ، فإن عقائد الصوفيين التي كانت حتى أيامه كامنة ضمنياً في أقوال المشايخ على اختلافهم قد اتخذت شكلاً صريحاً . وعلى هذا ، فهو الشارح الأعظم للعرفان الإسلامي (٢٢) . فمن خلاله عبر البعد الباطني للإسلام عن نفسه بصراحة وأبرز إلى حيز الوجود معالم عالمه الروحي ، على وجه أصبح بوسع كل امرىء على درجة كافية من الذكاء أن يتأمله ، من ناحيته النظرية على الأقل ؛ عيث يمكنه على هذا الوجه أن يتهدي إلى «الطريق» التي يمكن أن يحيث يمكن أن الحيل به إلى ادراك النظريات الميتافيزيقية بطريقة «عملية» . إننا نجد

في آثار ابن عربي اصطلاحات ، كوحدة الوجود والإنسان الكامل ، قد أعطيت هذه الدلالة للمرة الأولى ؛ مع أن مضمونها كان معروفاً منذ بدء التراث (الصوفي) .

فأهمية ابن عربي تكمن اذأ في صياغته للمعتقدات الصوفية وجعلها صريحة . فمجيئه لا يشكل «تقدماً » في التصوف بمعنى أنه أصبح أكثر وضوحاً ونجرداً ، او انحرافاً عن عشق الله تجاه شكل من ﴿ الحلول ﴾ ، كما يقال غالباً في نقد ابن عربي ؛ ولكن هذه الصياغة الوَّاضحة للعقائد الصوفية على يد محيي الدين ، تدل على حاجة البيئة التي كانت موجهة إليها ، إلَّى بسط و إيضاح أوفى . فالحاجة للإيضاح لاً تزداد مع توفُّر المعرفة للإنسان، بل إنها لتصبح ضرورية بقدر جهلّ الإنسان وَفَقدانه للقدرة على الفهم المباشر للأشياء بسبب ضعف في قوة الحدس والبصيرة . فكلما ابتعد التمدن الإسلامي عن منبع الوحيّ ، ازدادتِ الحاجة إلى الإيضاح إلى حد تضاءلُت معه البصيرة الروحية وحدًّة الذهن لدى الأفراد . لقد كان مجرد الإشارة أُو التَّلميح كافياً بالنسبة الى الأجيال الأولى لفهم المعاني الباطنية للأشياء. أما أهل القرون اللاحقة فقد باتوا بحاجة إلى الإيضاح المسهب . ومن خلال أبن عربي ، قدمت «الباطنية» الإسلامية العقائد التي استطاعت وحدها أن تضمن صيانة التراث الصوفي في أوساط قوم كانوا دائماً عرضة لخطر الضلال بسبب الإستدلال غير الصحيح . ولم تكن قوة الحدس العقلي في معظمهم كافية للتحكم في الميول الإنسانية الأخرى ولعصمة العقل من الخطأ . إن ما كان يعرف دائماً بالحقيقة الباطنية للتصوف ، اتخذ على يد ابن عربي ، شكلاً جعله يتحكم في الحياة الروحية والعقلية الإسلامية منذ ذلك الحين .

# حياا حكيم مرسية

ابن عربي ، وإسمه الكامل أبو بكر محمد بن عربي الحاتمي الطاثى ، وُلْدُ في مُرْسية في جنوب اسبانيا سنة ٥٦٠ (١١٦٥) ، لأسرَّة من أصل عربي خالص تنتمي إلى قبيلة طيء . وقد اشتهر في العالم العربي باسم ابن عربي، كما لقبه الخلف بالسَّيخ الأكبر، وكنيُّ بمحيى الدَّين . وكانت سيرته الشخصية ، شيمة سائر الأولياء والحكماء الكبار ، أُعظِم ﴿ أَثْرُ ﴾ له؛ وإنها لسيرة خارقة للغاية، اقترنت فيها الصلاة والذكر والتضرع والتأمل وزيارة مختلف مشايخ الصوفية بمشاهدة العالم الروحي، وانكشفت له فيها معالم الملأ الأعلى غير المنظور(٢٣٠). وعليه، فسنحظى في دراسة حياته بلمحة عن الطبيعة والمكانة الروحيتين لهذا الحكيم الذي تظهر فعاليته العقلية في آثاره الميتافيزيقية العديدة . بعد أن قضى ابن عربي سنواته المبكرة في مرسية ، ذهب إلى اشبيلية ؛ حيث نشأ وتلقى علومه الأولى وحيث وفرت له أسرتـه الميسورة حياة مريحة هيَّنة ، استطاع معها أن يتابع ميله الطبيعي نحو الأمور الروحية . وقد قابل في هذه الفترة المبكرة من حياته امرأتين من الأولياء ، هما ياسمين المرْشَنية وفاطمة القرطبية ، كان لهما تأثير قوي في توجيه حياته . ويصَّح ذلك خاصة على فاطمة القرطبية التي كانتُ عجوزاً طَاعنة في السن ، إلا أنها كانت تتمتع بوضاءة وجمَّال قارنه ابن عربي بجمال فتاة في السادسة عشرة من عمرها . فقد قامت بدور المرشد ألروحي له مدة عامين ، واعتبرت نفسها أماً روحية له . راح ابن عربي، وهو بعد فتى في العشرين متوقد الذكاء وقد المَّ

برؤى روحية نافذة ، يطوف بين المدن المختلفة في الأندلس ، ويقابل الصالحين والصالحات أينما عبر عليهم . وحدث في إحدى هذه الرحلات عندما كان مقيماً في قرطبة ، أن التقى بابن رسلا الشارح الأعظم الأرسطو ، في لقاء عميق المغزى ؛ إذ التقت آنذاك شخصيتان تمثلان المطريقين اللذين سينتهجهما العالمان المسيحي والإسلامي في ما بعد . لقد تواجه في هذا اللقاء رجلان : الأول يأتمر بأوامر العقل ، وقد أصبح أعظم المفكرين الإسلاميين أثراً في الغرب اللاتيني ؛ والثاني عارف يرى أن المعرفة في أساسها هي والرؤياء، وقد أصبح الشخصية يرى أن المعرفة في تاريخ التصوف الشامخة كالعملاق فوق الحياة العقلية الإسلامية المقبلة . ولما كان التقاء شخصيتين من هذا الطراز على درجة عظيمة من الأهمية ، نرى أن نقدم تقرير ابن عربي نفسه عن هذه الواقعة المشهورة ؛ وهو تقرير يميط اللثام عن قدر كبير من شخصية كاتبه الروحية (٤٤) :

ولقد دخلت يوماً بقرطبة على قاضيها أبي الوليد ابن رشد وكان يرغب في لقائي لما سمع، وبلغه ما فتح الله به على في خلوتي فكان يُظهر التعجب بما سمع. فبعثني والدي اليه في حاجة قصداً منه حيى يجتمع بي ؛ فإنه كان من أصدقائه وأنا صبي ما بنقل وجهي ولا طرّ شاربي. فعندما دخلت عليه قام من مكانه إلي عبة وإعظاماً فعانقني وقال لي : نعم ؛ قلت له : نعم . فزاد فرحه بي لفهمي عنه ثم استشعرت بما أفرحه من ذلك ، فقلت له ، فانقبض وتغير لونه وشك في ما عنده، وقال : كيف وجدتم الأمر في الكشف والفيض الإلمي ، هل هو ما أعطاه لنا النظر ؟ قلت له : نعم ولا ، وبين نعم ولا ، تطير الأرواح من موادها والأعناق من أجسادها . فاصفر لونه وأخذه الأفكل (م) وقعد يُحوقل وعرف ما أشرت به إليه، وهو عين هذه المسألة التي ذكرها هذا القطب الإمام ، أعني مداوي الكلوم .

<sup>(\*) –</sup> الافكل: الرعدة من خوف أو برد.

وطلب بعد ذلك من أبي الاجتماع بنا ليعرض ما عنده علينا ، هل هو يوافق أو يخالف ؛ فإنه كان من أرباب الفكر والنظر العقلي . فشكر الله تعالى الذي كان في زمان رأى فيه من دخل خلوته جاهُّلاً وخرج مثل هذا الخروج من غير درس ولا بحث ولا مطالعة ولا قراءة ، وقال: هذه حالة أثبتناها وما رأينا لها أربابًا، فالحمد لله الذي أنا في زمان فيه واحد من أربابها الفاتحين مغاليق أبوابها ، والحمد لله الذي خصني برؤيته . ثم أردت الاجتماع به مرة ثانية ، فأقيم لي رحمه الله في الواقعة في صدرة ضُرب بيني وبينه فيها حجاب رقيق أنظر إليه منه ولا يبصرني ولا يعرف مكاني وقد شُغل بنفسه عني ، فقلت إنه غير مراد لما نحن عليه . فما اجتمعت به حتى درج ، وُذلك سنة خمس وتسعين وخمسمائة (١١٩٨) بمدينة مراكش ، ونقل إلى قرطبة ، وبها قبره . ولما جعل التابوت الذي فيه جسده على الدابة ، جُعلت تواليفه تعادله من الجانب الآخر ، وأنا واقف ومعى الفقيه الأديب أبو الحسن محمد بن جُبير كاتب السيد أبي سعيد ، وصاحبي أبو الحكم عمرو بن السراج الناسخ . فالتفت أبو الحكم إلينا وقال : أَلَّا تَنظرُونَ إِلَى مَنْ يَعَادَلَ الْإِمَامُ ابْنِ رَشَدَ فِي مَرَكُوبِهِ ، هَذَا الْإِمَامُ وهذه أعماله . يعني تواليفه . فقال ابن جبير : يا ولدي نعم َ ما نظرت لا فُضَّ فُوك . فقيدتها عندي موعظة وتذكرة . رحم الله جميعهم ؛ وما بقي من تلك الجماعة غيري وقلنا في ذلك :

> دهـــذا الإمام وهــذه أعماله يا ليت شعري هل أتت آماله.

وقضى ابن عربي حياته حتى ٩٥٥ (١١٩٨) بين شتى مدن الأندلس وشمال افريقيا ، في مقابلة الأولياء الصالحين . وكان أحياناً يعقد المناظرات مع الحماعات المختلفة ، كالمعتزلة ، الذين فسروا القرآن تفسيراً عقلياً . وقد اتسع نطاق سفره أثناء هذه الفترة حتى بلغ تونس ؛ حيث درس «خلع النعلين» (٢٠) لابن قسني وكتب

شرحاً عليه . كما زار المرية أيضاً ، وكانت مركزاً لمدرسة ابن مسرة وفي ما بعد ابن العريف ؛ وهناك ، على حد قول آسين بالاثيوس Asin Palacios « بدأ ابن عربي رسمياً دراسته التصوف» (٢٦) .

واستمر الشيخ مدى هذه السنوات يتلقى المكاشفات الإلهية . وكان قد تلقى رؤيا لعالم الغيب المهيمن على هذا العالم والمكون من القطب والإمامين ، والأوتاد الأربعة الذين يحكمون الجهات الأصلية الأربع ، والأبدال السبعة الذين يتحكم كل منهم في أحد الأقاليم ، والنقباء الإثني عشر ، والنجباء الثمانية المقابلين للافلاك الثمانية (٢٧) . وكان قد تلقى رُؤيا كذلك لجميع أقطاب الوحي السماوي في ما قبل الإسلام ، وأدرك الوحدة المتعالية لكل الأديان الموحاة من الله إلى الإنسان . وكان في الرؤيا التي المتعالية لكل الأديان الموحاة من الله إلى الإنسان . وكان في الرؤيا التي على قوائم من نور ، يحلق فوقه طائر أمر ابن عربي بمغادرة وطنه والرحلة إلى شرق العالم الإسلامي ؛ حيث كتب له أن يقضي بقية أيامه (٢٨) .

وبهذه الهجرة إلى الشرق ، ابتدأت فترة جديدة في حياة ابن عربي ففي سنة ٥٩٨ ( ١٢٠١) حج إلى مكة للمرة الأولى ؛ حيث «أمر » بالشروع في تأليف أثره الكبير « الفتوحات المكية» . وهناك ، لاقى فتاة من عائلة صوفية إيرانية من أصفهان ، كانت على درجة عظيمة من التقوى والجمال ؛ فأصبحت تجسد عنده الحكمة الخالدة منذ ذلك الحين ، محتلة في حياته مكانة تشبه مكانة بياتريس Beatrice في حياة دانتى .

وسافر ابن عربي من مكة إلى مدن مختلفة . وفي هذه الأثناء جرى إرشاده إلى الأسرار الإلهية على يد الخضر (٢٩) عليه السلام ، النبي الذي يُدخل الناس إلى الحياة الروحية مباشرة دون أن يرتبطوا بسلسلة صوفية منظمة ؛ وهكذا أصبح «مريداً للخضر» ، كما كان من قبل مريداً لشيوخ صوفيين مختلفين تابعين لسكلاسل منظمة. إن

تشرفه بالإنتماء إلى «سلسلة» الخضر، يتبين أكثر ما يتبين في سنة المن ( ١٢٠٤) عندما تسلّم وهو بالموصل خرقة الخضر من علي ابن جامع ، الذي كان قد تسلمها بنفسه رأساً من « النبي الأخضر » . وخلال هذه السنوات أيضاً ، دخل ابن عربي في مجادلات مع بعض الفقهاء ، كما حدث سنة ٢٠٤ ( ١٢٠٧) عندما أحدق الخطر بحياته في القاهرة فالتجأ إلى مكة . وبعد أن قضى ردحاً من الزمن في المدينة الحرام ، رحل إلى الأناضول . وفي مدينة قونية التقى بصدر الدين القونوي، تلميذه المشهور الذي أصبح في ما بعد أعظم الشراح والدعاة لآثاره في الشرق . ثم توجه من قونيا شرقاً إلى أرمينية ، فجنوباً إلى وادي الفراتين وبغداد ؛ حيث تقابل في ٢٠٩ ( ١٢١١) مع الشيخ الإشراق الذي كثيراً ما يخلط بينه وبينه (٣٠٠) . وزار ابن عربي حلب أيضاً ؛ الذي كثيراً ما يخلط بينه وبينه (٣٠٠) . وزار ابن عربي حلب أيضاً ؛ حيث استقبل بحرارة من قبل الملك الظاهر ، الذي كان قبل ذلك بفترة حامياً وصديقاً للسهروردي وحاول عبثاً أن يحول دون قتله .

وأخيراً ، قرر ابن عربي في سنة ١٢١ (١٢٢٣) أن يستقر في دمشق ، بعد أن طبقت شهرته العالم الإسلامي قاطبة ، ودعاه عشاق الحكمة من الحكام والأمراء من قاصي البلاد ودانيها وخطبوا وُده . فقد أراد ، بعد حياة تجاذبتها الأسفار ، أن يقضي السنوات الأخيرة من حياته الأرضية بهدوء وسلام ، وفي العمل المتواصل أيضاً . وفي هذه الفترة ، أتم (الفتوحات» ، الذي يحتوي على اليوميات الروحية لثلاثين سنة ، هي أخصب الفترات في حياته . وهناك في دمشق ، انتقل الشيخ إلى جوار ربه في سنة ١٩٣٨ (١٢٤٠) ، تاركاً طابعه الذي لا يمحى على الحياة الروحية الإسلامية ؛ فووري في ثرى الصالحية عند سفح جبل قاسيون شمال دمشق ، في بقعة اختصت بالتبجيل كمكان قدسته الأنبياء جميعاً قبل دفنه فيها ، فكان أن از دادت قيمتها بعد فلك كمركز أهم للزيارة . ولما جاء القرن السادس عشر ، بنى السلطان فليم الثاني ضريحاً عليها ، لا يزال قائماً ، ولا يزال القبر مزاراً حتى سليم الثاني ضريحاً عليها ، لا يزال قائماً ، ولا يزال القبر مزاراً حتى

اليوم ، وخاصة بالنسبة الى الصوفيين. وهناك يشاهد الزائر إلى جوار قبر شيخ العرفان الإسلامي العظيم ، علاوة على قبر ولديه ، قبر البطل الجزائري الشهير عبد القادر الجزائري ، الذي قضى بقية عمره بعد أن نفاه نابليون الثالث في إعداد آثار ابن عربي للنشر ؛ فقد كان تلميذاً متحمساً له . والآن يرقد إلى جوار « الشيخ الأكبر » الذي وقف نفسه عليه واضطلع إلى حد ما بطبع آثاره ونشرها .

## مؤتفساته

إن العدد الهائل من المؤلفات التي كتبها ابن عربي، ليعتبر في الغالب دليلاً كافياً على أنها جاءت نتيجة إلهام «سماوي». لقد نسبت إليه عدة مصادر متعارفة بضع مئات من الآثار ؛ بقي منها عدد كبير لا يزال معظمه مخطوطات في مكتبات العالم الإسلامي وأوربا (٣١٠). وتتدرج هذه الآثار من الرسائل الصغيرة والخطابات المكونة من بضع صفحات إلى «الفتوحات» الضخم، ومن المقالات الفلسفية المجردة إلى الأشعار الصوفية التي يتجلى فيها الجانب العرفاني بلغة العشق. أما المادة الموضوعية لهذه الآثار ، فتتنوع هي الأخرى وتتسع لتشمل الإلهيات وعلم الكون وعلم النفس وتفسير القرآن وكل حقول المعرفة الأخرى تقريباً ؛ وقد طرقت جميعاً بغية الكشف عن معانيها الباطنية.

إن أكبر آثار ابن عربي وأوسعها هو «الفتوحات» ؛ فهو يحتوي على ٥٦٠ باباً ، تبحث في مبادىء الإلهيات والعلوم المقدسة على اختلافها ، كما تبحث في تجربة محيي الدين الروحية . فهو مجمل حقيقي للعلوم الباطنية في الإسلام ، يبز كل ما ألّف في بابه من قبل ومن بعد اتساعاً وعمقاً . ويؤكد ابن عربي أكثر من مرة في الكتاب على أنه كتب تحت تأثير من الإلهام الإلهي ، كما يقول مثلاً :

إعلم أن تحرير أبواب «الفتوحات» ليس نتيجة الإختيار الحر من جانبي أو التأمل المقصود . لقد أملى الله علي بالفعل ما كتبت بواسطة ملاك الوحي (٣٢) .

ويحتوي «الفتوحات»، بالإضافة إلى عقائد التصوف ، على كثير من سير المتصوفين المتقدمين وأقوالهم والعقائد الكونية المستمدة من أصول هرمسية وأفلاطونية محدثة قد أدمجت بالإلهيات الصوفية، وعلى العلوم الباطنية كالحفر والرموز الفلكية (٣٣) والكيمياء، وفي الواقع ، على كل شيء آخر له طبيعة باطنية ووجد سبيله إلى المخطط الإسلامي للكون . وهكذا ، فقد كان هذا الكتاب دائماً المصدر الأساسي للعلوم الدينية الإسلامية ، لقد تدارست أجيال من المتصوفين كل باب من أبوابه وتأملوه ، فكتبوا أبحاثاً عديدة هي في الواقع شروح على الخيوط المختلفة التي حيك منها نسيج « الفتوحات » .

ولا شكّ في أن أكثر كتب محيي الدين تداولاً بين القراء هو «فصوص الحكم» (٢٤) الذي يعتبر بمثابة وصيته الروحية. وهو يحتوي على سبعة وعشرين باباً ، خُصص كل منها لاحدى العقائد الباطنية الأساسية للإسلام . ولقد ألّف الكتاب سنة ٢٦٧ (١٢٢٩) وبحسب كلمات ابن عربي الواردة في المقدمة : «أما بعد فإني رأيت رسول الله (ص) في مُبشرة أريتُها في العُشر الآخر من محرم سنة سبع وعشرين وستمائة بمحروسة دمشق ، وبيده (ص) كتاب ، فقال لي : هذا كتاب «فصوص الحكم» خذه واخرج به إلى الناس ينتفعون به...» (٥٠٠). وإن العنوان «فصوص الحكم» بالذات ليرمز إلى محتوى الكتاب؛ فكل فص يحتوي على جوهرة ثمينة ترمز إلى جانب من الحكمة الإلهية أوحي فص يعتوي على جوهرة ثمينة ترمز إلى جانب من الحكمة الإلهية أوحي الطبيعة البشرية والروحية لأحد الأنبياء ، تقوم بدورها كأداة لأداء الطبيعة البشرية معينة من الحكمة الإلهية الموحاة إلى ذلك النبي .

إن الطبيعة البشرية والفردية لكل نبي محتواة بدورها في الكلمة التي هي جوهره الأصلي والتي تعتبر تعييناً للكلمة العليا أو «كلمة الله الأولى» (٣٦) ؛ لذا عُنونت الأبواب كما يلي : فص حكمة إلهية في كلمة شيئية ، وهكذا دواليك، حتى تنتهي بـ «فص حكمة فردية في كلمة محمدية». وبينا نحن

معشر البشر نعتبر أن الجوانب البشرية والفردية للأنبياء تبدو وكأنها وتحتوي، جوانبهم الذاتية والكلية ، كما يحتوي الفص الجوهر الثمين ، تخالف العلاقة ذلك في الواقع ، إذ أن الحقيقة الباطنية أو الجانب فوق الفردي للنبي هو ما يحتوي الفص ويعين شكله . فالوحي الإلمي ، ويتلون ، بلون قابله ، على حين أن القابل نفسه ، من وجهة نظر كلية ، امكان إلمي معين من أعلى ومحتوى في مثاله السماوي .

إن الإنتاج الضخم الذي خلفه ابن عربي ، يشتمل علاوة على هذين الكتابين الرئيسيين ، على رسائل عدة في علم الكون ، مثل (إنشاء الدوائر » و و عُقلة المستوفز » و «التدبيرات الإلهية » (٣٧) ، وفي المناهج العملية التي ينبغي أن يتبعها السالكون المتمرسون بالطريق ، مثل «رسالة الخلوة » و «الوصايا » ، وفي جوانب مختلفة من القرآن (٣٨) ، بما في ذلك الرمزية الخاصة ببعض حروفه ، وفي الأسماء والصفات الإلهية ، وفي الفقه والحديث ، وفي كل مسألة أخرى ترتبط بلمواضيع الدينية والروحية (٣٩) تقريباً . وتشتمل آثاره أيضاً على شعر صوفي رائع ، نذكر منه على سبيل المثال «ترجمان الأشواق »(٤٠) و «الديوان » . والحق أن الكثيرين يعتبرونه أفضل شعراء التصوف بالعربية بعد ابن الفارض (٤١) .

وبالحملة ، فإن مدى آثار ابن عربي من الرحابة بحيث يصعب وصف محتوياتها . فقد تدفقت الكتب والمقالات من قلمه كما تتدفق الامواج في المحيط ، غامرة كل ما في طريقها تقريباً. وأسلوبه في هذا القدر الهائل من الآثار شاعري أحياناً وعويص أحياناً أخرى . فبعض آثاره ، كتلك التي تختص بالجانب العملي من السير والسلوك ، واضحة بسيطة . وأما الأخرى كالتي تختص بالإلهيات ، فهي مُغرِقة في الإيجاز والمجاز . والحقيقة ، أن لابن عربي لغة خاصة به . فقد وضع معجماً اصطلاحياً ، يعتمد إلى حد ما على مصطلحات الصوفيين السابقين التي لا بد من معرفتها لمن يريد فهم آثاره (٢٤٠). فمهمة القارىء لا تقتصر على فهم المعنى الدقيق لكلماته فحسب ، وإنما عليه أن يدرك الظلال

الجانبية والأطياف المتعلقة بها أيضاً . وبعبارة أخرى ، إن على الإنسان بالنسبة اليه، كما هو الحال بالنسبة الى المؤلفين المسلمين الآخرين، أن يتعلم كيف يقرأ «ما بين السطور» ، حتى يكتشف الثروة الكامنة تحت تراكيبه المجازية والمتناقضة ولغته الرمزية التي تخطف البصر أحياناً وتحير في تركيبها أحياناً أخرى .

## مصا درابن عسربي

لا يستطيع المرء أن يتحدث ، عن أصول آثار كاتب صوفي ومصادرها بالمعنى التاريخي العادي . فالصوفي الذي بلغ غاية «الطريق» ، يتلقى الإلهام مباشرة على شكل عمودي ولا يعتمد على أية تأثيرات الأفقية »؛ إنه يتلقى المعرفة عن طريق اشراق التجليات الإلهية في قلبه ، اما اعتماده على مؤلفات الآخرين فليس إلا للبيان والتعبير عن تجاربه الباطنية فقط. وتلك هي حال ابن عربي أيضاً؛ فمصدره الأصلي هو معرفته العرفانية المتلقاة في حالة المشاهدة ؛ وبفضل بركة النبي (ص) التي حظى بها عن طريق انتهاجه الطريقة الصوفية .

أما على مستوى تأويل الفكر وصياغته ، فيمكننا أن نتحدث عن المصادر التاريخية » لابن عربي ؛ بمعنى أن عقائد كثيرة لعدد من المدارس قد وجدت تفسيرها العميق في مؤلفات «الشيخ» . فمن داخل النطاق الإسلامي اتبع ابن عربي بوجه خاص الصوفيين المتقدمين لا سيما الحلاج ، الذي شرح كثيراً من أقواله في مؤلفاته ، والحكيم الترمذي الذي بات كتابه «خاتم الولاية» موضع الدراسة الخاصة لا الشيخ» ؛ وبايزيد البسطامي ، الذي كثيراً ما يقتبس عباراته العرفانية ؛ ثم الغزالي ، الذي اتبع آثاره الأخيرة وروج لأقواله بطرق عديدة . وقد تبنى أيضاً نظريات في علم الكون مستمدة من الفلاسفة وخاصة ابن سينا ؛ ناهيك بالنظريات الأنبذقلية الجديدة لابن مسرة . كما انه استخدم أساليب المتكلمين الجدلية. أضف إلى ذلك أن في الإمكان ان تكتشف في كتب ابن عربي (٢٤٠)

القديمة، كمجموعة جابر بن حيّان ورسائل إخوان الصفاء، بنزعتها الفيثاغورية الجديدة، وكتابات أخرى منسوبة إلى الإسماعيلية .

وأما من حيث العقائد التي يرجع أصلها إلى ما قبل الإسلام ، فنجد لدى محيي الدين شرح الهرمسية الإسكندرانية في أسمى مستوى وصلت إليه معانيها ؛ حيث يتخذ مفهوم «الطبيعة» نفسه شكلاً يفوق درجة الظهور الصوري (٤٤٠) . ونجد أيضاً عقائد ترجع إلى الرواقيين وفيلون والأفلاطونيين المحدثين والمدارس القديمة الأخرى ، وقد فسرت ميتافيزيةيا وأدمجت في النظرة العامة الرحبة لتصوف ابن عربي . فمن خلال موشور ذهنه ، اكتسبت الآراء الكونية والنفسية والفيزيائية والمنطقية ، بله العقائد العرفانية ، بعداً ميتافيزيقياً وشفافية تبرز الإرتباط بين أشكال المعرفة جميعاً بالحكمة الإلهية التي يحررها الأولياء والحكماء ، على غرار انغماس جذور الأشياء جميعاً وجميع درجات الوجود في الوجود الإلهي .

## عقيدة ابرعسريي

انه لمن مظاهر الإدعاء المفرط أن يحاول المرء حتى عرض الخطوط العامة لعقائد ابن عربي ، وهي عقائد تأملتها أجيال من أهل الحدس والحكمة ، وأنفق قوم جل أعمارهم الدنيوية (٥٠) في إدراكها . إن هدفنا لا يعدو الإشارة إلى خواص هذه العقائد العامة ولغتها ، والتنويه ببعض المبادىء التي تعتبر جوانب بارزة في نظرته إلى الكون ؛ وهي نظرة من الإتساع بحيث يتعدر أن نتقصى فيها حتى جناحاً واحداً في شتى تفرعاته وأبعاده . فنحن أمام ابن عربي ، لا نقف أمام فيلسوف ، سواء بالمفهوم الحديث أو الأرسطوطاليسي. فعقائده ينبغي أن لا تعالج معالجة فلسفية قط .

إن التشابه بين عقائد إلهية وعرفانية من هذا النوع وبين الفلسفة ظاهرية أكثر منها واقعية . فمحيى الدين – على العكس من الفيلسوف – لا يحاول استيعاب الحقيقة الكلها في نظام واحد أو أن يقدم عرضاً منهجياً لجوانبها المختلفة ؛ إنه يكتب تحت إيحاء سريع مباشر ، لذا لا يتوافر لكتاباته من التماسك مثل ما يتوقعه الإنسان من المؤلفات العادية التي تأتي نتيجة الالهامات (٢٦) البشرية الصرفة . إن المضروب المشترك بينه وبين الفلاسفة هو استخدام اللغة البشرية ، ومعالجة المسائل النهائية ؛ إلا أن غايته تختلف عماماً ؛ كما تختلف الطريقة التي يستخدم بها اللغة (٤٤) . فغايته ليست تقديم بيان مقنع ذهنياً ، مقبول عقلياً ؛ بل « نظر » حقيقي ، أو رؤيا للحقيقة يتوقف ادراكها على مزاولة الطرق الخاصة لنواله . إن العقيدة والطريق لدى ابن عربي ،

ولدى شيوخ الحكمة الإلهية الخالدة الآخرين ، هما الساقان اللذان يجب أن تنسق حركاتهما حتى تستطيعا تسلق الجبل الروحي (٤٨) . فطريقة بلا عقيدة قد تؤدي إلى تمخض عسير دون جدوى ، وعقيدة بلا طريقة قد تتحول إلى تله بالأفكار قد تضفي على الإنسان خفة بعيدة عن الحكمة الحقة بعد «بهلوانيات» القرد عن سمو النسر (٤٩) في تحليقه .

#### لغتة الرّمز

إن لغة ابن عربي ، وإن كانت في بعض الأحيان تجريدية ، الا أنها في الأساس لغة رمزية . فهو يستخدم جميع أشكال الرمزية مسن الشاعرية إلى الهندسية والرياضية . والمبدأ الذي ينطوي عليه استعمال الرموز مبدأ أساسي ؛ هو ما يُطلق عليه ابن عربي كما يُطلق عليه الشيعة الذين يعتبرونه أمراً أساسياً أيضاً اسم التأويل ، الذي يعني حرفياً رد الشيء إلى أصله وبدايته . فليس في العالم ما هو عين ما يظهر عليه ؛ أي أن ظاهره لا يستنفذ حقيقته قط. فكل مظهر ينطوي على كنه . وبالتعبير الإسلامي ، كل ظاهر لا بد له من باطن . فعملية التأويل أو التفسير الروحي، تعني الوصول من الظاهر إلى الباطن ، من الواقع الخارجي إلى الواقع الداخلي .

وللرمزية بالنسبة الى ابن عربي ، وبالنسبة الى الصوفيين الآخرين ، أهمية حيوية ؛ ما دام الكون يخاطبهم بلغة الرموز ، وما دام لكل شيء علاوة على قدره الخارجي (٥٠) فحوى رمزي كذلك . لقد احتفظ الصوفيون دائماً «بروح الرمز » ؛ تلك الروح التي كانت قديماً مشتركة بين أفراد النوع الإنساني بأسره والتي انعدمت في العالم الحديث ؛ ولا يمكن العثور عليها إلا بين الجماعات العرقية ، والعنصرية التي لم تتأثر بعمق بتطورات القرون الأخيرة الماضية (٥١) . وعملية التأويل لدى محيي الدين يمكن أن تطبق على كل المظاهر الطبيعية وكل ما يحيط بالإنسان في حياته الأرضية . وكذلك المعتقدات الدينية والحالات النفسية للإنسان فإنها هي الاخرى مدار لهذه العملية الأساسية من النفوذ

الباطني والتأويل الرمزي.

إِنْ ظواهَرِ الطبيعة ، وآيات القرآن بما تستدعيه من الوحي ، والحالات الباطنية للنفس، يُطلق عليها جميعاً في العربية لفظ «آيات» ؛ أَى انذارات واشارات ، لأن معانيها الباطنية يكشف عنها التأويل متَّر ابطة . فالصوفي ينفذ إلى المعنى الباطني لمظاهر الطبيعة ، ومن ثم إلى العبادات والمعتقدات الدينية ، وأخيراً إلى ذاته هو ، فيكتشف نَّى باطنها جميعاً ، نفس الجواهر الروحية التي تعتبر هذه الأشياء الحارجية المتباينة رموزها المتعددة . وكتابات ابن عربي تصور بوضوح تطبيق منهاج التفسير الرمزي على منن الوحي (الفرآن الكريم) ؟ وعلَى الكون ، الذي يقوم إبداعه على النموذج الأصلي ٩ للقرآن الكوني، ؛ وعلى ذاته ، التي تحتوي كعالم صغير كلُّ حقائقُ الكون في ثناياها . على هذا ، تكون هناك وجهنان للوحي ، وجهة العالم الكبير ، ووجهة العالم الصغير ؛ كما أن هناك « ناحيَّة منزَّلة » لكل من العالمين الكبير والصغير ، كل من الكون والإنسان . وابن عربي ، يطبق منهاج التفسير الرمزي أي عملية التأويل ، على هذه النواحي جميعاً . وعلاوة على ذلك ، فإنَّ آثاره تُعربُ عن الحقائق ، التيَّ اكتشفها على هذا النَّحُو ، في لغة رمزية يجب أن ينفذ إليها بعمق ، حيى يتجلى الرَّمَزُ المحجوبِ خلف ستار الأشكال الخارجية للكلمات والحروف.

#### وحسدة الوجود

العقيدة الأساسية للتصوف ، وخاصة كما فسرها محيمي الدين ومدرسته ، هي عقيدة الوحدة المتعالية للوجود ، التي من أجلُّها المهمه كثير من العلماء المحدثين بأنه حلولي بالمعنىالفلسفيpantheist (أي قائل بأن الله في كل الأشياء ) ، أو قائل بالوحدانية الوجوُّدية panentheist وحديثاً جداً، بأنه من أتباع ما يُعرف بالتصوف الطبيعي. إلا أن هذه الإتهامات كلها باطلة ؛ فهم يُخلطون بين عقائد ابن غربي الإلهية وبين الفلسفة ، ولا يأخذون بعين الإعتبار أن العرفان ليس منفصلاً عن البركة الإلهية والولاية . فاتهام الصوفيين بـ ﴿ الحلولية ﴾ لا شك باطل ، لأن ﴿ الحلولية ﴾ أولاً نظام فلسفي ؛ على حين أن محيى الدين وأمثاله ، لم يدَّعوا قط أنهم يتبعون أو يبدعون أي نظام فِلسَّفي . ثَانياً : لأن ﴿ الْحُلُولِيةِ ﴾ تقتضي أتصالاً جوهرياً بين َ الله والكونَ ؛ على حين أن الشيخ أول من يقول بالتعالي المطلق لله على المقولات جميعاً ، بما في ذلك مقولة الجوهر (٥٢) . أما ما أغفله النقاد ممن يتهمون الصوفيين بـ (الحلولية ) ، فهو الفرق بين التوحيد الذاتي بين الوجود الظاهر ومبدئه الوجودي وبين عينيتهما واستمرارهما الجوهري . وهذا المفهوم الأخير محال عقلًا "، ويتناقض مع كل ما قاله محيىي الدين والصوفيونُ الآخرون بخصوص الذات الإلهية .

أما الاصطلاح القائل بأن الله حال في جميع الأشياء panentheism، الذي استخدمه نيكلسون وعدد من العلماء الآخرين ــ الذين كانوا يعلمون جيداً أن « الحلولية» لا تنطبق على الصوفيين ، فقد يبدو أقرب

إلى المعقول. صحيح أن الله يحل في الأشياء ، ولكن العالم ( لا يحتوي ) الله . وكل اصطلاح يتضمن مثل هذا المعنى لا يصلح لأن يكون تعريفاً مناسباً لعقيدة وحدة الوجود . كما أن اصطلاح ( الوحدانية الوجودية » ليس تعريفاً مناسباً أيضاً . لأن ( الوحدانية » مرة أخرى تفرض نظاماً فلسفياً عقلياً يقابل مثلاً الثنائية ، ولفظة (وجودية » تخلط بين الاستمرار الخاتي بين الأشياء ومبدئها وبين الاستمرار الجوهري ، أو بين النظرة الأفقية والنظرة العمودية . إن الوحدة عند الصوفيين هي حل التناقضات الظاهرية والتعارضات الوجودية . إنها اتحاد الصفات المتعددة ، التي تميز عالم الكثرة ؛ وليس لها أي علاقة بالوحدانية الفلسفية التي اتهم بها ابن عربي والآخرون .

هذا ، كما لا تصح نسبة التصوف الطبيعي إلى ابسن عربي قط . فهذا الاصطلاح قد أدخله بعض المؤلفين الكاثوليك ، لتقسيم الأشكال العرفانية الأساسية للروحانية التي يقارنون بينها وبين والتصوف فوق الطبيعي ، الموجود غالباً في المسيحية (٥٣) . فليس ثمة حد فاصل بين الطبيعي وفوق الطبيعي ، له جانب طبيعي ؛ لأن طبيعي ؛ لأن «آثار » فوق الطبيعي ، إنما توجد في العالم المخلوق طبيعي ؛ لأن «آثار » فوق الطبيعي ، إنما توجد في العالم المخلوق ولأن الفيض الإلمي والبركة تجريان في وعروق» الكون (٤٠٠) . وعلاوة على ذلك ، فإن اعتبار التصوف (٥٠٠) فوق طبيعي في أحد الإديان ، وطبيعياً في الأديان الأخرى ، أو أنته فوق طبيعي في حسالات معينة فقط ، على سبيل العرض ، يحد من رحمة الله . فذلك يعني معينة فقط ، على سبيل العرض ، يحد من رحمة الله . فذلك يعني الردي في اقليمية خطيرة ، لا قبل للإنسان بها في حقبة بات إدراك الأشكال الروحانية الأخرى حاجة ملحة لها أهمية فورية .

إن عقيدة الوحدة المتعالية للوجود ، كما فسرها محيي الدين والصوفيون الآخرون ، ليست إذاً والحلولية » أو والوحدانية الوجودية » ؛ وليست ثمرة التصوف الطبيعي ، الذي يعجز عن التعالي عن العالم المخلوق المجرد عن هداية الحكمة والبركة السماويتين ؛

فهي تعني بالأحرى أنه على حين أن الله متعال تعالياً مطلقاً بالنسبة الى الكون، فإن الكون ليس منفصلاً عنه تماماً؛ أي «أن الكون غارق على وجه خفي في الله». إنها تدل على أن الإعتقاد باستقلال أي عالم من الموجوادت عن الحق المطلق ، يعني الوقوع في الخطيئة الكبرى في الإسلام ، أعني الشرك ، وإنكار الشهادة بأن « لا إله إلا الله» ، التي تعني في النهاية ، أنه لا وجود قط عدا الوجود المطلق . فصيغة الشهادة تبدأ هكذا بالنفي ، حتى لا تحصر « المبدأ الأول » في أي اثبات قط . إن الكون وما فيه من الكائنات ليست الله ؛ ولكن وجودها ليس شيئاً آخر غير وجوده ، وإلا لكانت موجودات مستقلة تماماً ، فعاد ذلك إلى القول أن ثمة آلهة عدا الله .

ويذهب ابن عربي ، الذي كثيراً ما يُتهم بالحلولية ، إلى التأكيد على تعالى الله وأحديثه بالقدر الذي تسمح به اللغة البشرية، كما جاء في « رسالة الأحدية » (١٠٥٠ :

« إنه هو ، لا بعد معه لا قبل ، لا فوق لا تحت ، لا بعيد لا قريب ، لا اتحاد لا انفصال ، لا كيف لا أين لا متى ، لا زمان لا لحظة لا عمر ، لا كينونة لا مكان ، وهو الآن كما كان . إنه الواحد بلا واحدية والفرد بلا فردية . إنه غير مُركّب من اسم ومُسمى ، لأن اسمه هو ومُسمّاه هو . . .

وعليه فافهم . . . إنه ليس في شيء ولا شيء فيه ، سواء أكان داخلاً في أم خارجاً من . ومن الضروري أن تعرفه بهذه الطريقة ، لا بالعلم ، لا بالعقل ، لا بالفهم ، لا بالتصور ، لا بالحس ، لا بالإدراك . فلا يراه ، إلا هو ؛ ولا يدركه ، إلا هو . يرى نفسه بنفسه ، ويعرف نفسه بنفسه . لا يراه أحد غيره ، ولا يدركه سواه . حجابه واحديته ، ولا يحجبه سواه . حجابه اختفاء وجوده في واحديته يدون أي كيفية . لا أحد يراه سواه — لا نبي مرسل ، ولا ولي مكمل ، لا ملك مقرب يعرفه . نبيه هو ، وإرساله هو ، وكلمته هو . لقد أرسل نفسه بنفسه لنفسه » (١٠٠) .

من الصعب ، أن يُتهم بالحلولية من يذهب إلى هذا الحد في تأكيد تعالى الله . إن ما يريد ابن عربي أن يثبته هو أن الوجود الإلهي متميز عن مظاهره ، وأنه متعال عليها ؛ إلا أن المظاهر ليست منفصلة من كل وجه عن الوجود الإلهي ، الذي يكتنفها بوجه ما . وكما نرى من رمز الخاتم والفصوص الكريمة السابق بيانها ، فإن القابل لمظهر من المظاهر الإلهية أو لوحي ما يبدو وكأنه «يصبغ» الوحي الذي يتقبله ؛ أو بعبارة أخرى ، إن الوحي يتكيف بحسب طبيعة قابله . أما من وجهة نظر أعمق ، فإن القابل نفسه يتعين طبيعة قابله . أما من وجهة نظر أعمق ، فإن القابل نفسه يتعين والمحتوى ، محاطان بالوجود الإلهي الذي يتعالى عنهما (٥٥) .

ويصدق هذا المبدأ على المعرفة كما يصدق على الوجود ، يصدق على مشاهدة الماهيات السماوية في القلب، وعلى النظر إلى الكون كتجل إلى . ففي كلتا الحالتين ، يعين القابل شكل التجلي «ويلونه» ؛ ولكنه في الحقيقة ، يتعين هو الآخر بفعل الذات الإلهية التي يصدر التجلي عنها ، وهي الأحدية المحيطة بالأطراف المتقابلة والمتضادة ، المركز الذي تتحد فيه كل أشكال التضاد ويتعالى على كل التنافرات والتناقضات في عالم الكثرة ؛ إنه مركز الدائرة التي يوجد الكل فيها الذي يقف العقل أمامه حائراً، فهي تشتمل على اجتماع «الاضداد»، الذي لا يمكن أن يرد إلى مقولات العقل البشري ، أو إلى وحدانية تنعدم معها كل الفوارق الوجودية ويُغفل الوضع المتعالي الذي يحتله المركز بالنسبة إلى كل المتناقضات التي تنحل جميعها فيه (٩٥٠). فالظاهر والعطن والأول والآخر (١٠٠) ، والحق والحلق والعاشق والمعشوق والمعقول ؛ كل هذه التناقضات الظاهرة تنحل في الذات الإلهية ، والمعقول ؛ كل هذه التناقضات الظاهرة تنحل في الذات الإلهية ،

#### الأسميار والضفات

على الرغم من أن (الذات) مطلقة التعالي ومنزهة عن كل مفاضلة وتمييز، فإن بعض التعينات تجيءعلى مستوى تعينها الأول. إن الله في أحديته المطلقة ، فوق الصفات كلها . ولهذا ، يسمى هذا المستوى بالوحدة غير القابلة للتجزئة والمطلقة (الأحدية) . أما على مستوى والواحدية ، فإن هناك تعينات أساسية أو صفات تنبثق منها جميع صفات الوجود وكل جوانب المعرفة (٦١١) . فالله ، إذا ، فوق كل الصفات وليس خلوا منها ، كما يتبين من القول الصوفي المأثور إن الصفات الإلهية (لا عينه ولا غيره ) (٦٢١) .

وكذلك وشهادة لا إله إلا الله على تتضمن نفس العلاقات المتناقضة في الظاهر . فمن جهة ، تنتفي كل صفة ، وكل صورة وللألوهية » ، عن الله حتى يصبح المتعالي المطلق ، وهذه هي صورة التنزيه . ومن جهة أخرى ، تدل العبارة نفسها على استحالة وجود أية صفة منفصلة كلياً عن الصفة الإلهية ، وعليه ينبغي أن تكون انعكاساً لحقيقة إلهية تقارن بها ، وذلك هو والتشبيه » (١٣٠ . ونظرة ابن عربي إلى العلاقة بين الصفات والذات وسط بين التنزيه والتشبيه ، إذ يثبت في الوقت نفسه ، التعالي لله ، واتصافه بصفات ليست جميع صفات الكون الا انعكاسات وصوراً لها .

ومع أن الصفات الإلهية لا تُعد ولا تحصى ، فقد أوجزت في الوحي الإسلامي في طائفة معينة من الأسماء الإلهية التي يُوصف الله بها في القرآن الكريم (٦٤) . وهذه الأسماء هي الامكانيات الإلهية

الكامنة في الكون ، إنها الوسائل التي بها يتجلى الله في العالم ، كما أنه يصف بها نفسه في القرآن . وعليه ، فالأسماء الالهية هي سبل تهدي إلى الله ، وهي الوسائل التي يستطيع الإنسان أن يرقى من خلالها إلى المعرفة الواحدية للوجود الإلهي . ولما كانت جوانب أساسية للمعرفة والوجود ، فإنها تكشف عن نفسها في الكون وفي الحياة الروحية ، التي تصبح فيها موضوعاً للمشاهدة . فمن خلالها ، يطالع ابن عربي ، كسائر الصوفيين ، عملية الخلق وتحقيق الذات الروحي أيضاً . فالأسماء والصفات الإلهية اذاً تؤدي دوراً أساسياً في كل ناحية من نواحي نظرته إلى الكون وتمد المرء « باللغة » القائمة على الاصطلاحات القرآنية الخاصة ، التي يُفسر من خلالها العقائد الصوفية .

## ا لا بن ال الكامل أوا لكلمة

إن احدى العقائد «الباطنية » الأساسية في الإسلام ، التي صيغت في شكلها الإصطلاحي الحاضر للمرة الأولى على يد ابن عربي أيضاً ، هي عقيدة الإنسان الكامل ، التي سيطرت على النظر الصوفي ؛ حتى دعيت بالأسطورة «المختارة» للتصوف (١٥٠) . والانسان الكامل ، وهو الكلمة أيضاً ، عبارة عن مجموع تجليات الأسماء الإلهية . وهو أيضاً النموذج إنه العالم والإنسان ، الذي يحتوي الإنسان أو العالم الصغير من الأصلي للعالم والإنسان ، الذي يحتوي الإنسان أو العالم الصغير من والكبير يواجه الآخر كرآتين تنعكس كل منهما في الأخرى ؛ بينا يردد كلاهما «صدى» في ذاتيهما لنموذجهما المشترك ، الذي هو الإنسان الكامل» . و «الإنسان الكامل» أيضاً هو الروح أصلاً ، و العقل الأول الذي «يحتوي على » كل المثل الأفلاطونية في باطنه ؛ أو العقل الأول الذي «يحتوي على » كل المثل الأفلاطونية في باطنه ؛ على غرار الكلمة في عقائد فيلون ، التي هي «المولود الأول الله» ، الذي اجتمعت فيه المثل جميعاً .

وللإنسان الكامل في عقيدة ابن عربي ثلاثة جوانب أساسية مختلفة : الكونية والنبوية والمسلكية (٦٦) . فأما من حيث علم الكون ونظرية التكوين ، فهو نموذج الخلق المشتمل في ذاته على جميع المثل الأصلية «للوجود الكلي». ولذا ، لم تكن جميع مراتب الوجود الكوني ، إلا فروعاً عديدة «لشجرة الكون» التي جلورها في السماء ، في الذات الإلهية ، وتنتشر أغصانها أو فروعها في أنحاء الكون. وأما

من وجهة نظر الوحي والنبوة ، « فالإنسان الكامل » هو الكلمة أو فعل الله ، الذي يقابل كل « مرتبة » منه نبي من الأنبياء . وهكذا ، فقد خُصص كل فص من كتاب «الفصوص» لجانب من جوانب الإنسان الكامل أي لنبي يكشف للدنيا جانباً من الحكمة الإلهية ، التي يعتبر هو في جوهره تجلياً لها . وفي هذا الضوء ، يتضح أن « الإنسان الكامل » هو « الحقيقة المحمدية » ، التي ظهرت إلى حيز الوجود الأرضي في نبي الإسلام . وكما تخرج البذرة عندما توضع في الأرض جذراً فأغصاناً فأوراقاً فأزهاراً وأخيراً ثمرة تحتوي على تلك البذرة ثانية ، تجلى « الإنسان الكامل » أو الحقيقة المحمدية ، التي كانت «أول ما خلق الله » ، تجلياً كاملا على الأرض في محمد (ص) آخر أنبياء الدور الحالي من تاريخ البشرية .

« والإنسان الكامل » ، من وجهة نظر المعرفة الروحية ، هو مثال الحياة الروحية . فهو الشخص الذي حقق جميع الامكانيات وكل مراتب الوجود الكامنة في المرتبة الإنسانية ، وأدرك كل الإدراك فحوى كونه إنساناً . وهكذا ، « فالإنسان الكامل » يتمثل أولا وقبل كل شيء في الأنبياء وخاصة نبي الإسلام ؛ وثانيا ، في الأولياء العظام وعلى وجه الخصوص « أقطاب » كل عصر ، ممن تبدو حقيقتهم الظاهرة شبيهة بغيرهم من الناس ، أما حقيقتهم الباطنة فتشتمل على جميع الإمكانيات الكامنة في العالم ، من حيث إنهم حققوا في ذواتهم كل الإمكانيات الكامنة في مرتبة الإنسان ، باعتباره العالم الصغير والمركز الأمكانيات الكامنة في مرتبة الإنسان ، باعتباره العالم الصغير والمركز الذي يعكس جميع الصفات الكلية . فكل إنسان ، بالقوة ، إنسان كامل ؛ أما بالفعل ، فالأنبياء والأولياء فقط يمكن أن يطلق عليهم هذا اللقب ، أو يُقتدى بهم كنماذج للحياة الروحية ومرشدين الى طريق الوصال .

## انخساف وعلم الكون

يتمثل الخلق في مدرسة ابن عربي ، كفيض الوجود على المثل السماوية . واخراجها على هذا الوجود من حالة العدم أو حالة «الكنز المخفي» إلى حالة الوجود العيني (٦٧٠) . ومن الممكن تشبيه الوجود بالنور ، والمثل والأسماء والصفات الكلية بقطع مختلفة من الزجاج الملون ، يشع النور من خلالها عاكساً ألواناً مختلفة على «مرآة العدم» . فالكون أصلاً ، مجموعة من المرايا تنعكس فيها الحقائق الإلهية ، أو تجل للأسماء والصفات الإلهية التي يشتمل عليها الإنسان الكامل (٦٨٠) . وهو من وجهة نظر أخرى ، نهر فياض أبداً يتجدد ماؤه كل لحظة ، إلا أنه يحتفظ بشكلة العام الذي يتوقف على مجراه ؛ فالماء هو رمز لنور الوجود الذي يفيض كل لحظة على أرجاء الكون ؛ ومجرى النهر رمز المثل ، التي تعين الإتجاه العام للفيضان .

ويشبه ابن عربي الخلق بصدور الأصوات عن فم الإنسان ؛ فكما تكون الكلمات قبل النطق في حالة اختلاط ، ثم تصبح بحكم نفس الإنسان متميزة ملفوظة ، يخرج «نفس الرحمان» من حيث كرمه ورحمته ، الإمكانيات الأصلية للوجود ، مرموزاً إليها بحروف الألفباء ، إلى حيز الوجود (١٩٩٠ . وبنفس الطريقة التي يمر بها نفس الإنسان بدوري التقلص والتمدد، يمر الكون بهاتين الحالتين ، المتممة إحداهما للأخرى . إنه يفنى في كل لحظة ، فيخلق من جديد في اللحظة التالية ، دون انفصال زمني بين الحالتين . فهو يعود إلى الذات الإلهية في كل لحظة من لحظات التقلص ، ويعود

إلى الظهور والتجلي في حالة التمدد . فالكون اذاً ، تجل للذات الإلهية ، التي تتجدد في كل لحظة دون أن «تتكرر» في جوهرها ؛ أو كما يقول المتصوفون « لا تكرار في التجلي» (٢٠٠) ؛ فالخلق متجدد في كل برهة . هذا ، كما أن استمراره « الأفقي » الظاهر ، يخترقه «السبب العمودي » الذي يدمج كل لحظة من الوجود بمبدئها المتعالى . وعلى أساس هذا التصور للخلق ، يصف ابن عربي عدة تصاميم كونية مختلفة ، يصور فيها نواحي متباينة للحقائق الكونية . فأحياناً يتصور الغالم في ضوء فأحياناً يتصور العالم في ضوء مختلفة للوجود الكوني ، وأحياناً أخرى ، يتصور العالم في ضوء المفاهيم القرآنية للقلم واللوح المحفوظ ، وعلم الملائكة القرآني في ضوء الطبائع والكيفيات الأربع لعلم التكوين الهرمسي (٢١١) . وهنا ، فسوء الطبائع والكيفيات الأربع لعلم التكوين الهرمسي (٢١٠) . وهنا ، لا مجال للقول بأن المرء ملزم بالضرورة باختيار نظام كوني واحد ، لأن الكون يمكن تصوره في أضواء مختلفة ، يُظهر كل منها جانباً من الحقائق الكونية .

إلا أن ابن عربي ، في كل هذه الأشكال لعلم الكون تقريباً ، على الرغم من أنه غالباً ما يستفيد من عناصر مشتقة من مدارس ما قبل الإسلام كالهرمسية وسواها، يبني نظرته أصلاً على القرآن وعلى المفاهيم الإسلامية المرتبطة ارتباطاً وثيقاً بصور الوحي الإسلامي وحروف اللغة العربية وألفاظها (٧٢).

إن التصميم الكوني يرمي بالمدرجة الأولى إلى الربط بين سلاسل مراتب الكون المختلفة ومبدئها ، ويبين كيف أن العوالم المختلفة عبارة عن تعينات مختلفة للمبدأ . وهذه التعينات يمكن النظر اليها من عدة نواح متباينة : فيمكن النظر إليها كالإثنين وسبعين ألف حجاب من النور والظلمة ، التي تحجب «وجه المعشوق» ؛ أو يمكن أن ترد إلى بضع مقامات رئيسية ، تشتمل على المراتب الأصلية للوجود الكوني . كما يمكن تلخيصها في مراتب تصاعدية ، كعالم الصور البشرية والجسمانية (أو الناسوت) ؛ وعالم الأنوار اللطيفة أو الجواهر النفيسة أو

(الملكوت) ، الذي يمكن اعتباره أيضاً كعالم الخيال والصور المعلقة أو (عالم المثال) ؛ وعالم الوجود الروحاني الواقع وراء الصور أو (الجبروت) ؛ وعالم الطبيعة الإلهية ، التي تتجلى في صفاتها التامة أو (اللاهوت) ؛ ثم يأتي فوق ذلك كله ، عالم الذات الإلهية أو (الهاهوت) الذي يتنزه عن كل التعينات (٧٣) . هذه العوالم ، التي قد تدعى أيضاً حضرات إذا اعتبرت من وجهة نظر التحقق وتحصيل المعرفة ، أيضاً حضرات إذا اعتبرت من وجهة نظر التحقق وتحصيل المعرفة ، الجسمانية والنفسانية والروحانية على السواء . والصوفي يرسم معالم هذه العوالم ، ويحدد على أساسها علماً للكون ؛ حتى يتمكن من معالم هذه المقامات جميعاً ، ويتجاوز آخر الأمر هذه التعينات ، ويبلغ مقام الاتحاد بالله ؛ فهو هدفه في مروره بمراتب التجليات ويبلغ مقام الاتحاد بالله ؛ فهو هدفه في مروره بمراتب التجليات الكونية جميعاً .

## الاتحباد

إن هدف التصوف عامة هو الاتحاد الحق الذي يأتي نتيجة لما فُطر عليه الإنسان من حب للجمال الإلهي . وينظر إلى هذا الاتحاد بصورة عامة من خلال تنقية القلب تدريجاً وبلوغ عدد من الفضائل الروحانية التي تُفضي آخر الأمر إلى مقام «الفناء» و «البقاء» بالحق . وينظر ابن عربي إلى مقام الاتحاد ، وهو تلك التجربة العليا التي يستحيل وصفها في عبارات وافية ، نظرة تختلف بعض الشيء عن نظرة من عداه من شيوخ المتصوفين . فمعرفة الله والإتحاد به في مقام المشاهدة الأعلى لا يعنيان عنده تلاشي الموجود شخصياً (الفناء) أو تلاشي ذلك التلاشي (البقاء) ، عمل عليه معظم العرفاء . بل تعني بالأحرى التحقق من أن وجودنا منذ البداية منوط بالله ؛ بمعنى أننا لم يكن لنا وجود أصلاً بمكن أن منذ البداية منوط بالله ؛ بمعنى أننا لم يكن لنا وجود أصلاً بمكن أن يتلاشى . إنها تعني التحقق من أن الوجود كله عبارة عن شعاع من أشعة الوجود الإلهي ، وليس لأي شيء آخر وجود قط ، مهما كان . أو كما جاء في « رسالة الأحدية » :

إن أغلب من يعرفون الله يتصورون أن الفناء وفناء هذا الفناء شرط للوصول إلى معرفة الله . وهذا خطأ واشتباه واضح ، لأن معرفة الله لا تستلزم فناء ولا فناء هذا الفناء ؛ فالأشياء لا وجود لها . وما لا يوجد لا يستطيع أن يفنى . فالفناء يتطلب فرض الوجود . وذلك شرك. فلو أنك عرفت نفسك بلا وجود أو فناء لئم عرفت الله وإلا فسلا (٧٤) .

والاتحاد الروحاني الناجم عن عشق الجمال الإلهي ، يقتضي من

وجهة النظر «العملية » أن تصبح الطبيعة الإلهية محتوى للطبيعة البشرية ، وتصبح الطبيعة البشرية محاطة بالطبيعة الإلهية وغارقة فيها . فاذا مساعتبرت هذه الحالة من وجهة نظر التجربة الروحية لا النظر المجرد ، وجب القول بان كل علاقة تبرز جانباً من التجربة الكلية ، التي لا توصف ، أي أن الله حال في الإنسان ، والإنسان غارق في الله . ومن وجهة النظر الأولى ، يفترض الاتحاد أن الله هو الذات التي «تبصر » بعيني الإنسان ، و «تسمع » «بأذنيه » . وفي الحالة الثانية ، يصبح الإنسان مستغرقاً في الله ، حتى «ليبصر » بالله ، «ويسمع » به تبعاً للحديث القدسي المعروف :

« وما يتقرب إلي عبدي بشيء أحب مما افترضت عليه . وإنه ليتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ولسانه الذي ينطق به ، ويده التي يبطش بها ، إن دعاني أجبته ، وإن سألني أعطيته » (٧٥) .

فني حالة الإتحاد تضيء فردية الإنسان فيصبح غارقاً في النور الإلهي . فالعالم والإنسان يشبهان ظل الله . وهذا الظل في الإنسان الروحاني هو ما يصبح شفافاً مضيئاً بحضور الحق فيه ؛ أو كما يقول ابن عربي في باب علاقة الفرد بالله ، « في الفصوص » :

لافهذا نور ممتد عن ظل ، وهو عين الزجاج ، فهو ظل نوري لصفائه . كذلك المتحقق منا بالحق تظهر صورة الحق فيه أكثر مما تظهر في غيره . فمنا من يكون الحق سمعه وبصره وجميع قواه وجوارحه ، بعلامات قد أعطاها الشرح الذي يخبر عن الحق » (٢٦) .

هذا المقام الرفيع من الإتحاد الذي يعتبر الهدف الأعلى للعارف وكمال الحياة الانسانية هو ثمرة ممارسة المناهج الروحية ، ابتداء بالصلوات المفروضة ، وانتهاء بصلاة القلب أو الصلاة المخلاقة (۷۷) ، التي يردد فيها عمق أعماق الصوفي ، إيقاع الابتهال بذكر الاسم الإلهي ، الذي هو خلاصة كل صلاة . ويؤكد عيبي الدين مراراً ، على الأهمية الحيوية لصلاة القلب ، وعلى الصفاء الداخلي الذي يجذب

الحق تدريجاً إليه ، بفضل ذلك «التعاطف» الذي يجذب جميع التجليات نحو مصدرها ومبدئها (٧٨) .

فعندما يصلي الولي ، فالإنسان يصلي لله ؛ والله يلتمس الإنسان ؛ وتكيف الصلاة نفس الإنسان . وفي حال المشاهدة الخالصة ، التي هي الثمرة ، كما هي أكمل أشكال الصلاة الذاتية التي يتطهر فيها القلب من خبائثه ، ويفقد كل ظلمته . في هذه الحال ، يدرك الإنسان أن الله «مرآتك في رؤيتك نفسك ، وأنت مرآته في رؤيته أسماءه وظهور أحكامها ، وليست سوى عينه . فاختلط الأمر وانبهم ، (٢٩١) ولكن وفي النهاية اذا ، يبقى الرب ربا والمربوب مربوبا ؛ ولكن يصبح الله في الوقت نفسه المرآة ، التي يشاهد الرجل الروحاني فيها حقيقته الذاتية ؛ ويصبح الإنسان بدوره المرآة ، التي يشاهد الله فيها أسماءه وصفاته . وهكذا يتحقق في قلب الولي الغرض من الخلق ؛ أسماءه وصفاته . وهكذا يتحقق في قلب الولي الغرض من الخلق ؛ تلك المعرفة التي من أجلها خلق العالم .

## وحسدة الأديان

من الجدير بالعنايـة الكبرى في عقائد ابن عربي اعتقاده بوحدة عتوى الأديان السماوية جميعاً ، وهو مبدأ يسلم به الصوفيون عامة ؛ وإن كانوا قلما يتقصونه بإسهاب كما فعل الحكيم الأندلسي (١٠٠). قد رأينا أعلاه ، أنه حظي في شبابه بمشاهدة «المركز الأعلى » ، الذي صدرت عنه جميع أشكال الوحي ؛ وأنه أشار في أخريات أيامه غالباً إلى « الأقطاب الروحيين » لأديان ما قبل الإسلام . والواقع أن عقيدة الكلمة عنده تنطوي ضمناً على مبدأ كلية الوحي ، إذ تؤكد على أن كل نبي جانب من جوانب الكلمة العليا ، كما أنه في حد ذاته كلمة الله أيضاً . وقد حاول ابن عربي علاوة على ذلك ، أن يدرس التفاصيل الخاصة بالأديان الأخرى ، وأن يفصل المعاني الكلية المستمرة في تراكيبها الخارجية على قدر المستطاع ما تيسر له ذلك (١٠١). إن كل المساعي التي يقوم بها المسلمون اليوم من أجل تقارب عميق مع الأديان الأخرى يمكن ، بل ينبغي ، أن تقوم على الأساس المكين الذي وضعه ابن عربي والرومي (جلال الدين) .

ومحاولة أبن عربي تتخطي الصور الظاهرية للوحي بغية الوصول إلى معانيها الباطنية ، لم تكن بأية حال من الأحوال لتدل على رفضها «من أدنى » ، بمعنى الامتناع عن قبول الشعائر الظاهرية والأشكال الإيمانية للدين ، فقد حاول على العكس أن يتخطى المستوى الظاهر لينفذ إلى لب الشعائر والعبادات التي هي في حد ذاتها من مقومات الدين الرئيسية والتي نزلت من «السماء» ، فوجب على الانسان اتباعها،

فيما لو أراد أن تكون حياته الروحية مثمرة . فعن طريق هذه المظاهر الشكلية أو الظاهرية للدين ، وليس بالرغم منها ، حاول ابن عربي ، كغيره من الصوفيين ، أن يصل إلى باطن الوحي ومعناه الكلي .

إن «إحراق الصور» أو رفض الجوانب الظاهرية والشكلية للدين أساسياً أن على المرء أن يتملك هذه الصور والجوانب الشكلية أولا . فالإنسان لا يستطيع أن ينبذ ما ليس يملكه . ويجب ألا يغيب عن الذهن أنه ، عندما أعلن محيي الدين والصوفيون الآخرون استقلالهم عن الأشكال والشعائر الدينية ، فقد كانوا يخاطبون جماعة كانت تسلم بمزاولة الشعائر الدينية المختلفة كل التسليم ، لا عالما كعالمنا الحاضر ، تظهر فيه امكانية رفض النواحي الشكلية للدين دون أن تُزاول أو تُنتمثل مطلقاً ، جلية على أفق وعي القراء. لقد قضى ابن عربي كثيراً من عمره في أداء الصلوات المفروضة في الإسلام والتوبة إلى الله من خطاياه وفي تلاوة القرآن وذكر اسم الله . فتبين له عن طريق هذه الممارسات ، وليس على الرغم منها ، أن الطريق التي أوحاها الله تهدي إلى نفس القمة ، وأنه إذا تُمُثل دين ما كل التمثل ، فكأنما تُمُثلت جميعاً. فقد وجد في صميم الأشكال الموحاة الجميقة الكلية التي لا شكل لها ، حتى استطاع أن ينشد أبياته الشهيرة الجارية مجرى الامثال :

لقد صار قلبي قابدلاً كل صورة
فمسرعى لغدزلان وديسر لرهبان
وبيست لأوثان وكعبة طائسف
وألسواح تسوراة ومصحف قسرآن
أديسن بديسن الحسب أتى توجهست
ركائيه، فالحسب ديني وإيماني (٨٢)

## التصتوفب بعدابرعب ربي

ليس في الامكان أن نصف مدى تأثير ابن عربي على حياة التصوف، اللهم إلا أن يقال إنه لم يكتب تقريباً شرح لعقيدة صوفية من بعده دون أن يقع من طريق أو آخر تحت تأثير مؤلفات هذا الحكيم الأندلسي العظيم ؛ على الرغم من أن بعض مدارس لاحقة لم توافق بالفعل على بعض نظرياته (٨٣) . فقد انتشرت آثاره حالاً في أرجاء العالم الإسلامي بأسره . وبدأت آثاره النثرية تدرس في أوساط المتحمسين للتصوف ، وأشعاره تُنشد في الزوايا على اختلاف طرقها ؛ وما زالت تُدرس وتُنشد اليوم ، كما كانت منذ سبعة قرون مضت .

ان انتشار عقائد ابن عربي في الشرق يرجع أغلب ما يرجع إلى صدر الدين القونوي ؛ وهو أحد مشايخ الصوفية العظام الذي شرح آثار الشيخ وألف عدداً من آثاره لإيضاح عقائد أستاذه (٩٤). ويمكن عن طريقه أصلاً ، أن نتبع عدة «خطوط تأثيرية» مهمة لعقائد ابن عربي في الشرق . لقد كان صدر الدين من المقربين إلى جلال الدين الرومي ، الذي أطلق كثير من متأخري الصوفيين الإيرانيين على ديوانه «مَثْنَوى» اسم «فتوحات» الشعر الفارسي ، وكان الرومي يؤم الصلوات اليومية بالفعل . وينبغي للباحث أن يقتفي عن طريق صدر الدين أثر الحلقة التي تربط بين محيي الدين والرومي ، الذي ينتصب كالطود الأشم الثاني في تاريخ الروحيات الإسلامية ، ويشرف على أصقاع التصوف حيث يُنطق بالفارسية . كان صدر الدين أيضاً أستاذاً لقطب الدين الشيرازي. ، الذي كتب كما ذكرنا في

الفصل الثاني ، أشهر الشروح على «حكمة الإشراق» للسنهروردي ، كما راسل نصير الدين الطوسي ، أستاذ قطب الدين ، حول بعض المسائل الميتافيزيقية الأساسية (٥٠٠ . كذلك ألّف فخر الدين العراقي ، أحد عظماء شعراء التصوف الإيرانيين و «فرسان العشق الكبار» كتاب و اللّمعات » في أعقاب أحد مجالس صدر الدين التي كانت تدور على عقائد ابن عربي ؛ هذا الكتاب الذي ساعد أكثر من أي كتاب آخر على ادخال ابن عربي إلى عالم الفارسية .

ويدّخل في عداد تلامذة مدرسة محيي الدين ، جميع شراحه النابهين ، كالنابلسي والكاشاني والقيصري وبالي أفندي والشاعر الإيراني العظيم جامي ، الذي كتب عدة شروح على آثار ابن عربي وعلى « لمعات » عراقي ، عُرفت بـ « أشعة اللمعات » ؛ ولا يزآل هُذَا الكتاب يدرس حتى اليوم في إيران كمختصر للعقائد الصوفية . وفي وسع المرَّء أَنْ يَذَكُّر عَبِدُ الْكِرِيمِ الْجِيلِي ، الذي يُعتبر والإنسانَ الكامل » الذي كتبه عرضاً منسقاً « للفصوص » ؛ ومحمود الشبَّسْتري ، الذي يلخص كتاب « كُلْشَن رَازْ » (بستان السر) عقائد التصوف كما بسطها ابن عربي ، في نثر فارسي سماوي الروعة باهر الرواء . وممن يجدر ذكرهم جماعة العرفاء الشيعيين ، أمثال ابن تُرْكة والسيد حيدر الآمُلي وابن أبي جمهور (٨٦٠ الذين أدخلوا عُقَائد الحكيم الأندلسي تُدريجاً إلى العالم الشّيعي ؛ وسرّعان ما أصبحت إحدى الدعائم الأساسية للروحانية الشيعية ولعبت دوراً رئيسياً في مَّذَاهَبُ الحَكَمَاءُ الإيرانيين المتأخرين أمثال مُلا صدرا ، الذي استند إستناداً قوياً على شيخ مَرْسية (٨٧) . وفي الأقطار الإسلامية الأخرى أيضاً ، اشتهر على مرّ العصور تلامذة ومريدون أيضاً لعقائد ابن عُربي ؛ كما نرى من أمر العدد الكبير من شروح آثاره ، الَّي ظهرت في الهند وآسيا الصغرى وسورية ومصر ، حيث خصص علماء كالشعراني مجلدات عدة لبسط مؤلفاته وتوضيح مضمونها . كذلك في الغرب لم يكن ابن عربي دون تأثير ، وإن كانت

آثاره لم تعرف في المحافل الرسمية . إلا أنه بمعنى أخفى وأعمق ترك طابعه على « فرسان العشق » الغربيين ، وخاصة على الشاعر الفلورنسي الكبير دانته ، الذي يكشف عن كثيرٍ من أوجه الشبه العميقة مع المتصوفين؛ لا لمجرد اتصال تاريخي معين بهم خلال جماعة التيمبلير Order of the Temple ، بل لأنه بألدرجة الأولى ، قد صور أساسياً نَفُسُ التجارب الروحية وتفسيراً مماثلاً للعالم في اطار الدين المسيحي (٨٨). كما يمكن أن نلاحظ الأثر المباشر لمحيي الدين علي ريموند لــــؤل Raymond Lull وبعض الباطنيين المسيحيين الآخرين من رجال تلك الحقبة التاريخية التي عاش فيها الغرب المسيحي والشرق ألإسلامى في غمرة نمطين حضارييتن متشابهين ، مشتركين في نهاية الأمر فيّ نفس النظرة إلى الإنسان والكون ، بالرغم من شي الإختلافات الظاهرية التي كانتُ تفصلُ بينهما على المستوى الكلامي والإجتماعي والسياسي . ويمكن أن يشاهد أثر آبن عربي في العصر الحديث حيثما يحتفظ التصوف بازدهاره . ففي الشرق ، ما زالت آثاره تُدرس وتُطالع ، في الهند والباكستان وأفغانستان وإيران ، وما زالت الشروح تُكتب عليها (٨٩) . وضريحه في دمشق ملتقى الصوفيين ، وقصائدُه وما زالت أناشيد الحضرة الأسبوعية لجماعات الطرق الصوفية في مصر وشمال افريقيا . كما أن الأقطاب الصوفيين الشهيرين في هذا القرن ، أمثال الشَّيخ محمود التَّادلي المغربي (٩٠٠ ، والشيخ الْعَلُّوي الْجَزائري (٩١٠ ، وهو من أعظم أولياء الله المسلمين وأعظمهم نفوذاً في هذا القرن ، قد اتَّبعوا أساسياً تعاليم محيى الدين .

صحيح أن جوهر التصوف هو التجربة الروحية ، التي يمكن تحقيقها عن طريق النعمة الكامنة في مناهج الوصول المختلفة ، والتي تُعتبر كل نظرية فلسفية في مقابلها أمراً نسبياً . ولكن بمقدار ما تبلغ نار التصوف درجة الانقداح وتكشف عن كنوزها الخفية في عقائد قد تهدي الآخرين إلى الحقيقة ، فإن روح ابن عربي ما زالت تهيمن عليها. لقد وضع على مر العصور، اللغة العقائدية القيمة التي

حاول مشايخ الصوفية أن يوضحوا من خلالها أسرار العرفان، أي أسرار الإشراق الباطني الذي ينبثق من أعماق الإسم الإلهي التي لا تُحد . فقلوبهم تهتز في ضوء ونعمة ذلك «الاسم» الذي استنارت به، كما كان ابن عربي والشيوخ القدامي من قبله قد استناروا ، صعوداً إلى منبع الوحي ، الذي أمد المسلك الصوفي بقوته الروحية ، وبالحياة الباطنية التي أتاحت له أن يستمر كميراث روحي حتى يومنا هذا .

# مرآجسع مخت رة مواجع عامة

De Boer, T.J., The History of Philosophy in Islam, trans. E.R. Jones, London. 1961.

Brockelmann, C., Geschichte der Arabischen Litteratur, 2 vols., Weimar. 1898-1902; Supplement, 3 vols., Leiden. 1937-1942..

Browne, E.G., Literary History of Persia, 4 vols., London, 1902-1930.

Carra de Vaux, B., Les Penseurs de l'Islam, 5 vols., Paris, 1921-1926.

Delacy-O'Leary, D.D., Arabic Thought and its Place in History, London

Dermenghem, E., Muhammad and the Islamic Tradition, New York, 1958.

Duhem, P., Le système du monde, 10 vols., Paris, 1913-1959.

Encyclopaedia of Islam (both old and new editions: Leiden, 1913-1934;; Leiden, 1954-).

Gardet, L., «Le Problème de la philosophie musulmane,» in Mélanges offerts à Etienne Gilson, Paris, 1959, pp. 261-284.

Gauthier, M., Introduction à l'étude de la philosophie musulmane, Paris.

Gibb, H.A.R., Mohammedanism, New York, 1958.

Gilson, R., History of Christian Philosophy in the Middle Ages, New York 1955.

Gobineau, Conte de, Les religions et les philosophies dans l'Asie centrale, Paris, 1923.

Von Horten, M., Die Philosophie des Islam, Munich, 1923.

Ibn Khaldun, The Muqaddimah, trans. F. Rosenthal, 3 vols., New York, 1958.

Iqbal, M., The Development of Metaphysics in Persia,, London, 1908.

Kraus, P., Jabir ibn Hayyan, 2 vols., Cairo, 1942-1943.

Massignon, L., La passion d'al-Hallàj, Paris, 1914-1921.

Mieli, A., La science arabe et son rôle dans l'évolution scientifique mondiale, Leiden, 1938.

Munk, S., Mélanges de philosophie juive et arabe, Paris, 1859.

Nallino, C.A., Raccolta di scritti editi e inediti, Rome, 1944-1948.

Quadri, G., La Philosophie arabe dans l'Europe médiévale, Paris, 1947.

Sarton, G., Introduction to the History of Science, vols. I and II, Baltimore, 1927-1931.

## ابن سينا والفلاسفة العلماء

Afnan, S., Avicenna, His Life and Works, London, 1958.

Anawati, G.C., Essai de bibliographie avicennienne, Cairo, 1950.

Anicenna Commemoration Volume, Calcutta, 1956.

Avicenna, Avicenna on Theology, trans. A.F. Arberry, London, 1951.

- Le livre de science, trans. M. Achena and H. Massé, 2 vols., Paris 1955-1958.

- Le livre des directives et remarques, trans, with introduction and notes by A.M. Goichon, Beirut, 1951.

- Psychologie Jehe dile as-Shifa, 2 vols., ed. and trans, J. Bakos, Prague, 1956.

- Risalah fi'l-'ishq, trans, E.L. Fackenheim, Mediaeval Studies (Toronto), 7:208-228, 1945.

- A Treatise on the Canon of Medicine, Incorporating a Translation of the First Book, by O.C. Gruner, London, 1930.

Carra de Vaux, Avicenne, Paris, 1900.

Corbin. H., Avicenna and the Visionary Recital, trans. W. Trask, New York, 1960.

Cruz Hernandez, M., La metafisica de Avicenna, Granada, 1940.

Gardet, L., La pensée religieuse d'avicenne (Ibn Sina), Paris, 1951.

Goichon, A. M., La distinction de l'essence et de l'existence d'après Ibn Sina (Avicenne), Paris, 1951.

- La philosophie d'Avicenne et son influence en Europe médiévale.

Paris. 1944.

Holmyard, E.J., Avicennae de congelatione et conglunatione Levidum, Paris,

Von Horten, M., Die Metaphysik Avicennas, Halle, 1909.

Von Mehren, A.F., Les traités mystiques d'Avicenne, Leiden, 1889-1891.

Sharif, M.M. (ed.), History of Muslim Philosophy, 2 vols., Wiesbaden 1963. Wickens, G.M. (ed.), Avicenna, Scientist and Philosopher: A Millenary Symposium, London, 1952.

## السُهروردي والإشراقيون

Carra de Vaux, «La philosophie illuminative d'après Suhrawardi maqtoul,» Yournal Asiatique (Paris), 19: 63-94 (1902).

Corbin, H., Les motifs zoroastriens dans la philosophie de Suhrawardi, Tehran. 1946.

- Suhrawardi d'Alep fondateur de la doctrime illuminative (ishraqi).

Paris, 1939.

Horten, M., Die Philosophie der Erleuchtung nach Suhrawardi. Halle, 1912. Mulla Sadra Commemoration Volume, Tehran, 1961.

Nasr, S.H., «Sadr al-Din Shirazi, His Life, Doctrines and Significance,» Indo-Iranica (Calcutta), 14:6-16 (December, 1961).

Ritter, H., Philologika, IX, Die vier Suhrawardi; Shihab al-Din ... al-Suhrawardi al-Maqtul, Der Islam (Berlin), 24:270-286 (pts. 3-4), 1037.

Suhrawardi, «Le Bruissement de l'aile de Gabriel, » trans. with introduction by H. Corbin and P. Kraus, Journal Assatique (Paris), 52:1-82 (July-September, 1935).

- e Epitre de la modulation de Simorghe, trans. H. Corbin, Hermes (Brus-

sels-Paris), November, 1939, pp. 7-50.

- The Lover's Friend, ed. O. Spies, Delhi, 1934.

— Opera Metaphysica et Mystica, ed. H. Corbin, vol. I (Istanbul, 1945); vol. II (Tehran, 1952).

— Three Treatises on Mysticism, ed. and trans. O. Spies and S.K. Khattak, Stuttgart, 1935.

### ابن عربي والمتصوفة

Abd al-Karim al-Jili, De l'homme universel, trans.

Abd al-Rahman Jami, Lawa' ih, a Treatise on Sufism, trans. E.H. Whinfield and M.M. Kazvini, London, 1914.

Abu Bakr Siraj al-Din, The Origins of Sufism, Islamic Quarterly (London), 3:53-64 (April, 1956).

Affifi, A., The Mystical Philosophy of Muhyid-Din Ibn al- Arabi, Cambridge, England, 1939.

Anawati, G.C., and L. Gardet, La Mystique musulmane, Paris, 1961.

Asin Palacios, M., El Islam cristianizado, Madrid, 1931.

- «El mistico murciano Abenarabi, » Boletin de la Real Academia de la Historia (Madrid), 1, 87:96-173 (1925); II, 87: 512-611; III, 87: 582-637 (1926); IV, 92:654-751 (1928).
- Islam and the Divine Comedy, trans. H. Sunderland, London, 1926.

- Vidas de Santones Andaluces, Madrid, 1933.

- La Psicologia segun Mohidin Abenarabi, Actes du XIV Congrès Inter. des Orient. Alger, 1905, vol. III, Paris, 1907.
- Mohidin, Homenaje a Menendez y Pelayo, Madrid, 1899 II, 217-256-
- La Psicologia, del éxtasis en dos grandes mistocos musulmanes: Algazel y Mohidin Abenarabi, » Cultura Espanola, Madrid, 1906, pp. 209-235.

Burckhardt, T., Clé spirituelle de l'astrologie musulmane d'après Mohyiddin Ibn Arabi, Paris, 1950.

— An Introduction to Sufi Doctrine, trans. D.M. Matheson, Lahore, 1959.
Corbin, H., L'Imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn 'Arabi, Paris, 1958.

Horten, M., «Mystische texte aus dem Islam. Drei Gedichte des Arabi 1240. Aus dem arabischen übersetzt und erlautert» in Kleine Texte fur Vorlesungen und Ubungen, Bonn. 1912 (trans. and commentary on three poems).

Ibn 'Arabi, «Les étapes divines dans la voie du perfectionnement du rè-

gne humain, \* trans. Osthman Laiba and R. Maridort, Etudes Traditionnelles (Paris), 50:76-90 (March, 1949).

- «Oraisons métaphysiques,» trans. M. Valsan, Etudes Traditionnelles

(Paris), 50:251-266 (September, 1949).

- «La Parure des Abdal» trans. with note by M. Vâlsan, Etudes Traditionnelles (Paris), 51: 248-259 (September, 1950); 51:297-307 —October-November), 1950.
- La Sagesse des prophètes, trans. T. Burckhardt, Paris, 1955.

- Tarjuman al-Ashwaq, trans. R.A. Nicholson, London, 1911.

— «Textes sur la Connaissance suprême, » trans. and annotated by M. Vâlsan, Etudes Traditionnelles (Paris), 53:125-133 (April-May, 1952); 53:182-188 (June, 1952).

— The Treatise on Unity (Risalat al-Ahadiyah), trans. T.H. Weir as Translation of an Arabic Manuscript in the Hunterian Collection, Glasgow University, Journal of the Royal Asiatic Society (Malayan Branch, October, 1901, pp. 809-825.

Jeffery. A., Ibn al-Arabi's Shajarat al-Kawn, Studia Islamica (Leiden),

10:43-77 (1959); 11:113-160 (1959).

Lings, M., A Moslem Saint of the Twentieth Century, London, 1961.

Massignon, L., Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane, Paris, 1954.

- Recueil de textes inédits concernant l'histoire de la mystique en pays d'Islam, Paris, 1929.

Mir Valiuddin, The Quranic Sufism, Delhi, 1959.

Nicholson, R.A., An Historical Inquiry Concerning the Origin and Development of Sufism , *Journal of the Royal Asiatic Society* (London, 1906), pp. 303-348.

- Studies in Islamic Mysticism, Cambridge, England, 1921.

Nyberg, H.S., Kleinere Schriften des Ibn al-'Arabi, Leiden, 1919.

Schuon, F., Comprendre l'Islam, Paris, 1961.

- Spiritual Perspectives and Human Facts, trans. D.M. Matheson, London, 1955.

— The Transcendent Unity of Religions, trans. P. Townsend, London, 1953.

Zaehner, R.C., Mysticism Sacred and Profane, Oxford, 1957.

## تعليقاست وحوامشيي

١ — يشير العالم المحقق والمصنف في القرن الرابع (الحادي عشر) أبو الريحان البيروني إلى اسم أبي العباس الابراني الابرانشهريعدة مرات ويوليه أحرامًا كبيراً . وعلى سبيل المثال، يرجع إلى كتاب تحقيق ما للهند، ترجمة E. Sachau ( لندن ١٨٨٧ ) ، المجلد الأولّ الصفحة ٦ وعداها ، وفي الآثار الباقية وتحديد نهايات الأماكن أيضاً . ومع ذلك ، فإنه لم يبق من هذه الشخصية الغامضة التي تعتبر بمثابة أول فيلسوف في الإسلام إلا أسمها وبضع بدائد من نظريات وأقوال . ٣ ــ فيما يختص بحياة الكندي ومؤلفاته وفلسفته ، إرجع إلى كتاب الكندي وفلسفته، تأليُّف محمد أبي ريدة، ﴿ القاهرة ١٩٥٠ ﴾ ؛ ورسائل الكندي الفلسفية، له أيضاً ، وهو يقع في جزئين ، (القاهرة ١٩٥٠ ــ ١٩٥٣) ؛ وفيلسوف العرب والمعلم الثاني ، لمصطفى عبد الرزاق، (القاهرة ١٩٤٥) ؟ M. Guido و R. و «Studi su al-Kindi, 1 .Uno scritto introduttivo all studi في walzer Memorie R. Academia dei Lincei ' di Aristotele ' السلسلة ٦ القسم ۸ ج ۲ (۱۹٤٠) ص ۲۷۵ – ۶۱۹ ؛ و H. Ritter في ا «Studi su al-Kindi, 2. Uno scritto morale inedito di al-Kindi Memorie R. Academia dei Lincei ، القسم ١، ج ٨ (١٩٣٨) من ٦٣ وما يليها؛ وNew Studies on al-Kindi » ( R.Walzer ) في المدد ۱۰ : ۲۰۳ – ۲۰۳ (۱۹۵۷) ؛ و Die Philosophischen) Beitrage zur Geschichte JA. Nagy 1 Abhandlugen des al-Kindi, der Philosophie des Mittelalters ) (مونستر ، ۱۸۹۷ ( الجزء ۲ ، الفصل ٥)؛ و «T-J- de Boer ! «Zur Kindi und seine Schule» و T-J- de Boer . fur Gesch. der Philos ، الجزء ١٣ ص ١٥٣ وما يليها (سنة ١٩٠٠) . التواريخ العامة الإسلامية التي تكاد تقتصر جميعها على تاريخ الفلسفة المشائية

قد خصصت بعض الفصول للكندي وكذلك الفارابي وابن سينا . وعلى سبيل المثال ، راجع : History of Philosophy in Islam ، تأليف T.I. de Boer La philosophie arabe dans ( اللذن ، ۱۹۹۱ ( للدن ) E.R. Jones ا باریس ، ۱۹۴۷) G. Quardi تألیف l'Europe médiévale ر باریس ، Mélanges de philosophie juive et arabe Die Islamische und Judische Philosophie des Mittelalters ! ( \ \^ \) تأليف I. Goldziher ، في Die Kultur der Legenwort ، الجزء الأول ، الفصل الخامس ، (ليبزغ ١٩٠٩ : الطبعة الثانية ، ١٩١٣ ؛ Les Penseurs de l'Islam ، تأليف de l'Islam (باريس ، ١٩٢٣) ) الجزء الرابع ؛ L. Gau- تأليف Introduction à l'étude de la philosophie musulmane R. Walzer تأليف «Islamic Philosophy» ؛ (۱۹۲۳) ، thier ، ( ١٩٥٣ الندن)، The History of Philosophy East and West الجزء الثاني الصفحة ١٢٠ ــ ١٤٨ ؛ وكذلك ارجع إلى ، L. Gadret ، Mélanges offerts & «Le problème de la philosophie musulmane » à Etienne Gilson (باريس ، ١٩٥٩ ) الصفحة ٢٦١ – ٢٨٤؛ وراجع أيضاً كتاب Introduction to the History of Science 'G. Sarton بالتيمور، La science arabe ( A. Mieli ) ، الجزء الأول والثاني ، و ١٩٣٧ – ١٩٣١ ) ، الجزء الأول والثاني ، (لدن، ۱۹۳۹).

من أجل دراسة خاصة بالمراجع إرجع إلى P.J. De Menasce 'Bibliogra من أجل دراسة خاصة بالمراجع إرجع إلى Phische Einfuhrungen in das Studium به Arabische Philosophie, A Survey of Works به وكذلك إلى ' (۱۹٤٨ ، برن ، ۱۹۶۸) ، وكذلك إلى ' der Philosophie الجزء الأول . الجزء الأول . الجزء الأول . (Philosophical Quarterly ، في مجلة Addieval Islamic Philosophy) ، في مجلة الجزء الأول . (۱۹۵۳ (ابريل ۱۹۵۳) .

٣ ــ إن أكثر الترجمات العلمية المشهورة للآثار اليونانية قد تمت على يد حنين بن اسحق المعاصر الكندي ومدرسته . ولذا فإن الإستفادة منها لم تتيسر للكندي شخصياً . ومهما يكن من أمر فالمعروف أن ترجمة ما بعد الطبيعة لأرسطو قد تمت في أيام الكندي ، كما كانت لدى فيلسوف العرب ترجمة لآثولوجيا أرسطو وضعت خصيصاً له . إرجع إلى ، R.Walzer ، في Islamic أرسطو وضعت خصيصاً له . إرجع إلى ، Philosophy ، ص ١٢٥ ومقالته -New Light On the Arabic trans ، المحفحة ٩١ وما

يليها (١٩٥٣) .

٤ — ليس هناك ما يؤكد تاريخ وفاة الكندي ، ناهيك بميلاده ، ولكن Recueil de textes inédits concernant ، في كتابه L. Massignon ، الصفحة ١٧٦ ( باريس ، المضفحة ١٧٦ ( باريس ، المضفحة ٢٠٠١ ) ، يضع وفاته في سنة ٢٤٦ ( ١٨٠٠ ) ؛ على حين أن C. Nallino ، في كتابه تاريخ علم الفلك عند العرب (روما، ١٩١١)، ص ١١٧، يذكر أن الكندي توفي سنة ٢٦٠ ( ٨٧٣) . ولكن البحث أدى بأبي ريدة والشيخ مصطفى عبد الرازق في الكتب المشار إليها آنفاً ، إلى أن سنة ٢٥٢ ( ٨٦٦) هي التاريخ الأصح .

م \_ في رسالة العقل التي نشرها A. Nagy في ترجمتها اللاتينية في كتاب A. Nagy الكاتينية في كتاب A. Nagy الكاتينية في كتاب (Die Philosophischen Abhandlungen des Jaqub ben Ishaq al-Kindi» (Beitrage zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, ) يقسم الكندي القعل إلى أربعة أقسام ، ويغلب عليه في ذلك اتباع تفسير الاسكندر الأفروديسي لكتاب النفس لأرسطو . وقد قبل الفاراني وابن سينا هذا التقسيم الرباعي الذي ظل عنصراً ثابتاً في نظريات علم النفس لدى الفلاسفة المسلمين حتى زمان ملا صدرا والسبزواري .

7 \_ إن آثار الكندي العلمية التي جعلت منه شخصية هامة في حقل العلم وفي حقل الفلسفة معاً تشتمل على كتابه المتداول في علم البصريات الذي يقوم على نشرة ثاؤون لكتاب المناظر لإقليدس ، وعدة رسائل في مباحث علم المناظر وخاصة الحساب الذي مال فيه إلى طريقة الفيثاغوريين المحدثين في تأويل الاعداد ، وكتب علم الفلك والجغرافيا وحتى في التاريخ . وكان مولعاً بالجغرافيا حتى إن كتاب الجغرافيا لبطليموس قد ترجم خصيصاً له، كما اشتهر من تلامذته جغرافيون . وعلاوة على هذا ، فقد ألف الكندي عدة رسائل في العلوم الباطنيسة وخاصة أحكام النجوم ، ولكنه كان يعارض الكيمياء، وهو ما يدعو إلى الاستغراب . وفي إحدى رسائله المشهورة في أحكام النجوم حساب لمدة دوام الخلافة العباسية على أساس حسابات فلكية حاول فيها تأييد النتيجة التي وصل إليها بتأويل الأحرف التي تفتح بها السور القرآنية .

٧ ــ يقدم Cardanus الدليل على ذلك في الكتاب السادس عشر من كتابه
 De subtilitate ، الذي يتناول العلوم ( De scientiis ) حيث يشير الى اسم
 الكندي مقروناً بأسماء أرخميدس وأرسطو وإقليدس كأحدى الشخصيات المفكرة
 العظمى في التاريخ البشري ثم يكتب عنه ما يلي : -

Decimus Alchindus, & ipse Arabes editorum Librorum, quorum Averroes meminit, exemplum est, qui superest Liballus de ratione sex quantitarum que in nos excudendum trademus, exhibet, cum nihil fit ingeniosius.

(طبعة ١٥٥٤ ، ص ٤٤٥) .

٨ ــ رسائل الكندي الفلسفية لأبي ريدة، ص ١٠٢ ــ ١٠٣ ؛ وارجع أيضاً
 لم. J. Arberry تأليف Reason and Revelation in Islam.
 المنا ١٩٥٧)، ص ٣٤ ــ ٣٥.

9 — على الرغم من شهرة السرخسي في كتب التاريخ الإسلامية ، فلا يتاح لنا أن نعرف شيئاً عن حياته وشخصيته إلا عن طريق ما جاء في شذرات مما كتبه المؤرخون المتأخرون، كالمسعودي وياقوت. ويستنتج من المعلومات التي جمعها في دراسته المفصلة F. Rosenthal ، بعنوان Ahmad b. at-Tayyib as-Sarakhsi ، والذي يعتبر أهم أثر يدور على هذه الشخصية المجهولة ، ان السرخسي عاش بين حوالي ٢١٨ (٨٣٣) و ٢٨٦ (٨٩٩)، مع أن هذيسن التاريخين غير قطعين . كما أن Rosenthal قد جمع أيضاً أسماء آثاره ، الثابت منها والمشكوك فيه ؛ وهي تحتوي، شيمة آثار الكندي ، جميع فروع الفلسفة ، بالإضافة إلى الطبيعيات والآثار العلوية وعلم الأرض والجغرافيا والتاريخ والنجوم وأحكام النجوم والرياضيات والموسيقي والطب وحتى الأدب وتاريخ الحضارة . والسرخسي أهمية خاصة في علم الجغرافيا ، فقد ألف أول كتاب من عدة كتب الفت في الجغرافيا الإسلامية ويعرف باسم المسالك والممالك ، إلا أن شهرته في الأجيال المتأخرة قامت بالدرجة الأولى على مكانته كمنجم .

1 — إن شخصية عظيمة كالبيروني يكتب أن دهاة الناس إذا كانوا في وضع لا يساعدهم على التصريح بزندقتهم والإعراب عن معارضتهم يتظاهرون بقبول صحة رسالة الأنبياء ولكنهم يردون مورد من عداهم . لقد كانوا أعداء عندما تظاهروا بتحقيق النجاة . وأحدهم كان أحمد بن الطيب السرخسي . (ترجمة انكليزية . أما مرجعها الأصلي فهو الآثار الباقية عن القرون الخالية ، النسخة الخطية ، ص ٢١٢ — ٢١٤ ، اقتبست وترجمت على يد F. Rosenthal في كتابه . ١٢٢ . من ٢١٢ . Ahmad B. at-Tayvib as-Sarakhsi.

ابو معشر (المتوفى ۲۷۲ (۸۸٦) ، الذي انصرف في أخريات أيامه إلى دراسة أحكام النجوم ، هو واحد من أعظم علماء أحكام النجوم المسلمين أثراً في الشرق وفي الغرب، حيث امتد نفوذه حتى عصر النهضة . إرجع إلى: W.Hartner

La science au seizième siècle في «Tycho Brahe et Albumasar» ( باريس ، ١٩٦٠)، ص ٢٧ – ١٤٨. ألف عدة كتب هامة في أحكام النجوم ( باريس ، ١٩٦٠)، ص ١٣٧ – ١٤٨. ألف عدة كتب هامة في أحكام النجوم ( باريس ، ١٩٦٠)، ص ١٩٨١. ألف عدة كتب هامة في أحكام النجوم المنطق و الهندي واليوناني . وأحد مؤلفاته الهامة هو المدخل الكبير ، الذي ترجم مرتين إلى اللاتينية ويعرف في الغرب باسم، Introductorium التعام وتأثيره ارجع إلى : Introduction, Sarton ، الجزء partiales Le système du monde ، P. Duhem ، ١٩٦٥ – ١٩٠١ الحول ، الصفحة ١٩٦٩ – ١٩٦٩ ، ١٩٩٤ ) المجلد الأول ، الصفحة ١٩٦٩ – ١٩٦٩ ، ١٩٩٤ ) المجلد الأول ، الصفحة ١٩٦٩ – ١٩٠١ المجلد الأول ، الصفحة ١٩٦٩ – ١٩٠١ ) المجلد الأول ، الصفحة ١٩٤٩ – ١٩٠١ ) المجلد الأول ، الصفحة ١٩٤٩ – ١٩٠١ ) ومقالة المحادث عنه لـ ١٩٣٨ / ١٩٩٨) إلى ومقالة الحديثة بالإنكليزية الحديثة بالإنكليزية الحديثة بالإنكليزية الحديثة بالإنكليزية ( ليدن ، ١٩٥٤ ) ) .

17 — أبو زيد البلخي ، ولد حوالي ٢٣٦ ( ٨٥٠) واشتهر كفيلسوف وعالم جغرافي ، وكان له عدد من التلاميذ المشهورين من بينهم أبو الحسن العامري . ولكن تأثيره وأهميته يقومان على دراساته الجغرافية أكثر من أي شيء آخر . كان شيعياً دون شك ، وقضى أغلب حياته في بغداد ، حيث درس على الكندي وحيث مات حوالي ٣٢٧ ( ٩٣٤) . راجع : «Die Istakhri - Balkhi Frage» ، تأليف كونتدد المنافع ( ١٩٣٤ في ١٩٣٠ في ٢٥٠ - ١٩٠٨ في ١٩٨٠) ، حدود العالم (لندن ، ١٩٣٧) مع مقدمة ( ١٨٧١) ، ص ١٥ – ٢٠ ؛ ومقالة D.M. Dunlop حول البلخي في دائرة المعارف الحديثة باللغة الانكليزية .

17 \_ إن الأصطلاح «معلم»، كما هو مستعمل في هذه العبارة ، لا يعني من يقوم بالتعليم أو من هو أستاذ في العلوم . بل بالأحرى فإنه يعني الشخص الذي يعين لأول مرة حدود كل فرع من فروع العلم ونهاياته ، ويصيغ كل علم من العلوم بصورة منتظمة. وهذا هو السبب في تسمية أرسطو و المعلم الأول ، فقد كان أول يوناني بوّب العلوم المختلفة وحد دها وعين شكلها . وكذلك المير داماد ، فقد قام بنفس المهمة على وجه أضيق في دنيا التشيع الإثني عشري في العصر الصفوي. ولهذا يشير إليه الكثيرون في إيران باسم المعلم الثالث .

أما بخصوص الفاراني ، فقد كان كتابه إحصاء العلوم (أو De scientiis

بالللاتينية) (راجع طبعة عثمان أمين، القاهرة، ١٩٥٠)، أول تقسيم للعلوم شاع بين المسلمين؛ فقد كانت جهود الكندي في هذا الاتجاه مجهولة لدى الأجيال المتأخرة. ونظراً لأنه صبّ الفروع المختلفة للعلم وصاغها في شكل كامل محكم حقاً ضمن إطار الثقافة الإسلامية، فقد حظي بلقب المعلم الثاني.

١٤ ــ فيما يتعلق بحياة وآثار وفلسفة الفاراني ، الذي دارت عليه عدة دراسات باللغات الأوروبية والشرقية ، راجع : Al-Farabi des Arabischen Philosophen (سان بطرسبرج،) M. Steinschneider تأليف Leben und Schriften ۱۸۶۹) فهو لا يزال محتفظاً بقيمته؛ وكتاب ابراهيم مدكور: -La place d'al باریس ، ۱۹۳٤ (باریس ) Farabi dans l'école philosophique musulmane Al- Farabi's Philosophische Abhandlungen, aus dem Arabischen al-Farabius De Plato- ۴. Dieterici نلين ، ۱۸۹۲ ) تأليف ubersetzt F. Ro- تأليف ( ۱۹٤٢ ، لندن ، ۱۹۶۲ ) تأليف Plato Arabus ) nis Philosophia R. Walzer و R. Walzer ؛ وارجم إلى F. Gabriele في R. Walzer ؛ (۱۹۰۲ ، لندن ، ۴۲۲ ، Plato Arabus ) Platonis Legibus, و R. Walzer تأليف al-Farabi's Theory of Prophecy and Divination في Journal of Hellenic Studies ، الجزء ٥٧ : ص ١٤٧ وما يليها (١٩٥٧) ؛ E. I. I. Rosenthal, The place of Politics in the Philosophy of al-Farabi في Farabi ، ۱۹۸ : ص ۱۷۸ وما يليها (۱۹۵۵) ؛ وله أيضاً ، Political Thought in Medieval Islam (كمبردج، انكلترا، ١٩٥٨)، ص ۱۲۲ – ۱۲۲؛ والفاراي ، فصول المدني، ترجمة D.M. Dunlop ( كمبر دج، الكلَّرا ، ١٩٦١). ويمكن الحصول على فهرست قيم بالمؤلفات الأوروبية عن الفارابي وسواه من الفلاسفة والمتكلمين المشائيين المسلمين في History of E. Gilson تأليف Christian Philosophy in the Middle Ages (نیویورك، ۱۹۵۵) ، ۹۳۸ – ۹۳۹.

La place فيما يختص بمنطق الفارابي إرجع إلى إبراهيم مدكور في L'Organon d'Aristote dans le monde arabe بوكتابه d'al Farabi... «Al-Farabi's Introductory في D.M. Dunlop (١٩٣٤) و ولك المحال المحا

1٦ – بجب ألا يغيب عن البال ، بالنسبة للفاراي وبالنسبة لغـــيره من الفلاسفة العلماء المسلمين، باستثناء الكندي ، أن آثولوجيا أرسطو ، تلك الترجمة

المعدلة للتاسوعات ، التي كان لها ذلك الأثر البالغ على أفراد هذه المدرسة ، كانت تعد من آثار أرسطو لفلاسفة العصور العد من آثار أرسطو لفلاسفة العصور الوسطى في ضوء يختلف تماماً عما تظهر لمؤرخ محدث للفلسفة . كذلك يجب أن يراعى مبدأ أسبقية الفكرة على من يشرحها بالنسبة لهذه المسألة ، وسواه من الأحوال الكثيرة الأخرى .

المشار F.I.J. Rosenthal المشالة إرجع إلى آثار E.I.J. Rosenthal المشار «Al-Farabi's Political Philosophy» تأليف الحاشية ١٤ ؛ وكذلك «Al-Farabi's Political Philosophy» أي ١٩٣٧، Proc. Ninth All-India Oriental Conference ص

ا با R. Walzer م اجع : «Islamic Philosophy» ، تألیف R. Walzer ، فی الله الله ۱۳۱ م ۱۳۱ . ۱۶۰ . ۱۴۰ م ۱۳۱ م ۱۳۰ م

Al-Farabis ، بعنوان F. Dieterici ، بعنوان الأثر قد ترجم على يد المجاها ، بعنوان Abhandlung der Musterstaat اليدن ، ١٨٩٥) ، وهو أهم آثار الفياسية .

والشخصية الأخرى، بالإضافة إلى ابن سينا، التي يضارع أثرها أثر الفارابي (ولو أنها لم تكن مشهورة في الغرب) هي الموسيقي الإيراني والعالم في القرن ٧ (١٣) ، صفي الدين الأرموي ، مؤلف كتابي الأدوار والرسالة الشرقية ، اللدين شرح فيهما نظرياته الموسيقية . راجع : La musique arabe (باريس ، ١٩٣٨ ) ، ج ٣ ، حيث ترجم هذان الأثران إلى الفرنسية .

٢٧ – هذه النقطة ، على الرغم من إنكار كثير من العلماء المتأخرين لها ، قد اعترف بها Carra de Vaux اعترافاً تاماً في مقالة عن الفارابي في دائرة المعارف الإسلامية .

٢٣ ــ إن تقليد التبديل بين اللباس البسيط واللباس المتأنق قد أخذ به أيضاً
 عدد من مشاهير الصوفية ، مثل أبي الحسن الشاذلي مؤسس الطريقة الشاذلية الشهيرة .

ويحتمل أن يكون الغرض من ذلك إظهار تحررهم لا من الدنيا فحسب ، وإنما تحررهم من هذا التحرر أيضاً ، وهو ما يطلق عليه الرومي اسم تَسَرَّكُ التَّسَرُكُ

٧٤ \_ يجب ألا تخلط بين هذا الكتاب والكتاب الأكثر شهرة بنفس

الاسم لابن عربي .

«Ibn Sina et l'auteur de la Risalat راجع : مقال Yo - ۱۲۲ ( ۱۹۵۱) Rev. des études islamiques & al-Fusus fi'l-hikma» ١٧٤ ، تأليف S. Pines ، الذي يؤيد فيه الأصل السيناوي . والسبب الرئيسي في نظره هو أن بعض النسخ الخطية قد نسبتها لابن سّينا . ولكن هناك كثيراً مَن الْآثَارُ الأخرى لمؤلفين عديدين ( ولا سيّما من هذا القبيل ) قد نسبت في العصر الحديث إلى شيخ المشاتين. والأدلة الواردة في هذا المقال، على الرغم من أنها منبثقة من قلم عالم ثقة كهذا العالم ، ليست كافية لترجيح كون الفصوصُ لابن سينا دون الفارالي ، حيى لو أنكر نا كونه للفاراني . كما تجب الإشارة أيضاً إلى مقال ، Khalil Georr ، «Farabi est-il l'auteur des Fuçuç al-hikam?» lamiques (۱۹٤١ – ۱۹۶۱) ، ص ۳۱ – ۳۹ ، حيث ينكر المؤلف اصالة هذه الرسالة ، مدلِّلًا على أن بعض الاصطلاحات والأفكار الواردة فيها ، وخاصة ما يختص منها بقوى النفس ، تختلف عمّا يرد في آثاره الأخرى . ولكن هنا أيضاً يمكن أنَّ يضاف أن الفارآبي لم يكن دائماً متسقاً في كل نقطة من عقيدته . وكثيراً مَا يَجَدُ المرَّءَ فَكُرَّةً قَدْ عَبِّرْ عَنْهَا بَطْرَيْقَةً فِي أَحَدُ الْكُتَّبِ ، وَبَأْخَرَى في كتاب آخر . ومهمًا تكن النتيجة النهائية للبحث عن مؤلف الفصوص ، سواء كان الفارابي أم أحد تلامذته، كما يقرُّر Georr، فلا شك في أنه يمثل أحد الجوانب الأساسيةُ لمؤلفات الفاراني ولشخصيته ومكانته الخاصة ، كما فهمت وحققت في الشرق مدى القرون . وعلى كل حال ، فالعقيدة المبسوطة فيه واللهجة المستعملة ، لبستا فريدتين بين كتبالفارابي قط، وإنما توجدان بشكل أو آخر في تآ ليفه الأخرى، التي تشهد إذن على امكانية إيراد شرح غنوصي أو فلسفي له كالذي تم أثناء القرون المتأخـرة ". ٢٦ – لقد وضع شرح هام لهذا الكتاب أحــد العكماء الروّاد المعاصرين والعرفاء الإيرانيين هو إلهي القُـمُشَـهـي ، الذي يشرح هذا المتن ويدرُّسه كحلقةً

وعبد الكريم الجيلي ومحمود الشبستري . ۲۷ – لقد ترجم M. Horten الفصوص مع هذا الشرح إلى الألمانية بعنوان : Ms Buch der Ringsteine Farabis, mit dem Kommentare بعنوان : 1907 ) . der Emir Isma'il el-Hoseini el-Farani.

كاملة للعرفان . كما نجد ذلك بجلاء في آثار ابن عربي وصدر الدين القونـوي

۳۱ – كان لاخوان الصفا أهمية خاصة في نشر العقائد الفيتاغورية والهرمسية التي استخدمتها الاسماعيلية فيما بعد . راجع السيد حسين نصر ، Introduction ، مطبعة جامعة... هارفارد (١٩٦٤)، الفصل الأول .

٣٢ ـ فيما يتعلق بأهمية هذه الفرّة من حيث العناية بالفن والعلوم الإسلامية راجم افتتاحية نصر لمقدمة الكتاب المذكور (حاشية ٣١ أعلاه).

سركة القديمة الأرسطوطاليسية ، وعلاقتها بالنظرية السيناوية ، بفضل تحقيقات حركة القديمة الأرسطوطاليسية ، وعلاقتها بالنظرية السيناوية ، بفضل تحقيقات Nouvelles études sur Awhad al Zaman وخاصة في كتاب Abu'l-Barakat al-Baghdadi)

٣٤ ـ فيما يخص هذا الكتاب ومؤلفه ، راجع كتاب ميرزا محمد خان القزويني ، أبو سليمان المنطقي السجستاني (باريس ١٩٣٣) .

٣٥ ــ هذا التاريخ الذي ترجع قيمته خاصة بالنسبة لشخصيات القرن ٤ (١١)
 و ٥ (١٢) ، قد طبع ونشر على يد محمد شفيع (لاهور ، ١٩٣٥).

٣٦ – فيما يختص بسيرته وآثاره ، راجع : مجتبي مينوي في مقال ٥ دور الكتب التركية » ، مجلة كلية الآداب جامعة طهران ، عدد ٤ : ص ٥٩ – ٨٤ (مارس ١٩٥٧) ؛ أبو حيان التوحيدي في الإمتاع والمؤانسة (القاهرة ، ١٣٧٣) ، ١ ، ٣٥ – ٣٦ ، ٢٢ – ٢٢٣ ؛ ٢ ، ٨٤ ، ٨٦ ، ٨٢ ، ٣ ، ٩٤ ؛ والمقابسات له أيضاً (القاهرة ، ١٩٣٩) ، ص ١٦٥ ، ٢٠٢ ، وغيرها .

«State and Religion according في مقال F.Rosenthal بن مقال – ۳۷ «Y – ۲۲: ۳ ، Islamic Quarterly في to Abu'l -Hasan al-'Amiri» (ابريل ۱۹۵۲).

ربرين بين الته الله الذي صحبه مدى حياته أبو عبيد الجزجاني ، والتي قامت على أساسها سير متأخرة لابن أبي أصيبعة مدى حياته أبو عبيد الجزجاني ، والتي قامت على أساسها سير متأخرة لابن أبي أصيبعة وابن القفطي وغيرهما من المؤلفين المعروفين . أما بخصوص المراجع الحديثة لسيرته ، فارجع إلى سيد صادق جوهرين ، في حجة الحق أبو علي سينا (طهران ، فارجع إلى سيد صادق جوهرين ، في حجة الحق أبو علي سينا (طهران ، ١٩٥٦) ، Avicenna Commemoration Volume ( كلكتا ، ١٩٥٦) ، القصل الأول ؛ Avicenna : Philosopher and Scientist ، الفصل الأول ؛ S.M. Afnan ، في ١٩٥٨ ، الفصل الثاني ؛ ونصر ، في ١٩٥٨ ، الفصل الثاني عشر . ..... Introduction ، هي عشر .

آكما أن سعيد نفيسي قدم ثبتاً بمؤلفات خاصة بابن سينا باللغات الأوربية ، Bibliographie des principaux travaux européens sur Avicenne ، (طهران ، ۱۳۳۳) ويحيى مهدوي ، فهرست نسخ مصنفات ابن سينا (طهران ، ۱۳۳۲) Essai de bibliographie avicennienne ، G.C. Anawati (۱۳۳۲) ، وبخصوص ما ألف عنه بالألمانية ، إرجع إلى O. spies ، في مقالة ، Avicenna ، في كتاب Deutsche Beïrage zur Erforschung Avicennas ، من الله . ١٠٣٠ - ٩٢ ، و Commemoration Volume

إن التآليف عن ابن سينا في اللغات الأوربية عديدة ، وكل منها يتناوله من وجهة نظر معينة . ومن بينها ، علاوة على الكتب المذكورة أعلاه ، يمكن ذكر الكتاب الذي ما زال يحتفظ بقيمته ، أي كتاب A.M.Goichon العديدة المشهورة ، وخاصة (باريس ، ۱۹۰۰) ؛ ودراسات A.M.Goichon العديدة المشهورة ، وخاصة La distinction de l'essence et de l'existence d'après Ibn Sina La philosophie d'Avicenne et و (۱۹۳۷) (Avicenne) (باريس ، ۱۹۲٤) ؛ و son influence en Europe médiévale (۱۹۳۸ ( باريس ، ۱۹۳۹ ) ؛ و المحتود (۱۹۳۸ ( باريس ، ۱۹۳۹ ) المحدة الغور وخاصة (۱۹۳۹ ) ؛ و مقالات وكتب La pensée reli (باريس ، ۱۹۳۹ ) ؛ و ومو H. Corbin ) ؛ و Avicenna and the Visionary Recital في جمهة نظر معينة الغور وخاصة (۱۹۳۱ ) ، وهو

أوضح عرض لفلسفة ابن سينا الباطنية وأثر هذه المدرسة في الشرق .

H.A. Wolfson و E.Gilson و بي وجه الخصوص إلى بحوث E.Gilson و E.Gilson و H.A. Wolfson التي تشتمل على جوانب عديدة من فلسفة ابن سينا وعلاقتها بالمسائل العامة لفلسفة القرون الوسطى ؛ إرجم على وجه الخصوص إلى Wolfson ، في Critique of Aristotle ( كبردج ، ماساتشوستس ، ١٩٣٩ ) ، و Gilson في History of Christian Philosophy in the Middle Ages

٣٩ – إن أعمق دراستين لمراجع ابن سينا ، هما دراسة يحيى مهدوي ودراسة G.C. Anawati ، المشار البهما تحت رقم ٣٨ أعلاه .

4. سرجم هذا الكتاب إلى الفرنسية في جزئين على يد M. Achena و المحادين (باريس ، ١٩٥٥ – ١٩٥٨). المحادين (باريس ، ١٩٥٥ – ١٩٥٨) . المحاديث المحرية المحرية الأصلي الشفاء لم يطبع كاملاً حتى الآن. وفي سنة ١٣٠٧ هجرية طبعت الإلهيات والطبيعيات طبعة حجرية في طهران. وتطبع الآن طبعة كاملة تحت إشراف إبراهيم مذكور ؛ وقد ظهر منها بالفعل المنطق وبعض أجزاء متعلقة بالرياضيات والإلهيات، كما ترجمت أقسام من الشفاء إلى اللغات الأوربية . وعلى سبيل المثال ، فقد ترجم علم النفس على يد Bakos إلى اللغات الأوربية . وعلى سبيل المثال ، فقد ترجم علم النفس على يد Baron d'Erianger (براغ ، ١٩٥٦) ، وترجم الفصل الخامس بالموسيقي على يد ١٩٥٦) ، وترجم الفصل الخامس بالموسيقي على يد ١٩٥٦) وترجم الفصل الخامس بالموسيقي على يد المحدة عنوات والآنسة كتابه ومنذ عدة سنوات في كتابه ومنذ عدة سنوات للرجمات اللاتينية لآثار ابن سينا ، سوف نظهر قريباً في سلسلة خاصة بالسينائية اللاتينية .

٤٢ — يتناول كثير من هذه الرسائل مسائل جزئية قد تناولتها الكتب الكبرى الحامعة . ولكن بعضاً منها ، كالرسالة الأضحوية التي تتناول مسائل البعث وكالتعاليق على اثولوجيا أرسطو ، تشرح مسائل أساسية لم ترد في الكتب الأخرى بنفس المعنى على الأقل .

عشر ، في ...Introduction ، الفصل الحادي عشر ، البخزء الأول .

٤٥ ــ لقد شرح هذه القصيدة عدد من المؤلفين المتأخرين ، من بينهم داود
 الانطاكي والسيد شريف الجرجاني ، كما أنها ترجمت عدة مرات إلى لغات أوربية .

إرجع إلى ترجمة A. J. Arberry في كتاب ... Avicenna ، ص ٢٨ ، تأليف ... Wickens

47 \_ ابن سينا الذي يلقب غالباً بأول فيلسوف مدرسي ، هو في الواقع مؤسس فلسفة القرون الوسطى في كل من العالمين الإسلامي والمسيحي ، وهو يُعنى بمسألة الوجود خاصة ، ولهذا فهو يلقب أحياناً «بفيلسوف الوجود» . راجع Archives في A.M. Goichen ، له Archives في A.M. Goichen و المودد المود

Pakistan Phi- في «Polarization of Being» في - ٤٧ - واجع مقالة نصر «Polarization of Being» . ( ١٩٥٨ ) . - - ( اكتوبر ١٩٥٩ ) .

Avicenne et le point de départ ، في E. Gilson ، وخصوصاً هذه المسألة ، إرجع إلى ، E. Gilson ، في A.M. Goichen ، في La distinction ، أبرجع إلى ، (١٩٣٧ ) و A.M. Goichen ، في de l'essence et de l'existence d'après Ibn Sina (Avicenne) ، وجميل صليبا ، في Etude sur la métaphysique d'Avicenne (باريس ، ١٩٣٦) ؛ لما المسائل ودراسة La pensée religieuse d'Avicenne (راجع الحاشية ودراسة La pensée religieuse d'Avicenne ) ، فهو يبحث أيضاً فكرة ابن سينا في الخلق والنبوة ونظرته إلى سائر المسائل الدينية ؛ وارجم أيضاً إلى نصر ، في The Anatomy of Being ، في دراسه ، الفصل ١٠ .

بخصوص ما كتبه ابن سينا بالذات ، فإن قسم الإلهيات في كل من الشفاء والنجاة ودانشنامه بتناول تقسيمات الوجود وتعيناته تناولاً تاماً .

بضيف التصوف عند هذه النقطة أن الذات الإلهية تتعالى حتى على الوجود ، الذي هو تعينها أو ثبوتها الأول ، كما أنها في نفس الوقت مبدأ الكون .
 راجع F. Schuon في The Transcendent Unity of Religions (نيويورك، ۱۹۵۳) ، ص ۵۳ وما يليها .

و العالم من التمييز الأساسى عند ابن سينا بين الموجود الواجب والموجودات المكنة .

أورد أرقام الصفحات الخاصة بكتب ابن سينا عند بحث هذه المسائل ، ولقد أشرت فقط إلى قسم الإلهيات من كتبه الفلسفية المتعددة ، حيث تطرّق إلى هذه المسائل . وقد وردت مراجع مفصلة لآثاره ومصادر ثانوية بالنسبة لكل مسألة في: نصر ، Introduction ، الفصل ۱۲ .

Avicenna and the Visionary Recital في H. Corbin حراجه مراجع القسم الثاني، «Avicennism and Angelogy»، حيث قام بدراسة عميقة الملم الملائكة السيناوي وعلاقته بعلم الكون. في آثار ابن سينا والباطنية المتأخرة يتخل المبحث في أهمية الملاك كرشد وباطني الإنسان وكنبع للإشراق طابعاً خاصاً. هم التكوين قد لخصت المحدث في أفكار ابن سينا المتعلقة بدراسة الكون وعلم التكوين قد لخصت في رسالة بالفارسية بعنوان : وفي حقيقة وكيفية سلسلة الموجودات وتسلسل المسببات » ، حققها موسى العميد (طهران ، ١٩٥٣) وهي وإن كانت موضع شك من حيث صحة نسبتها ، إلا أنها تؤلف موجزاً حسناً للآراء المسوطة بتفصيل أكبر في الشفاء والنجاة ؛ راجع أيضاً L. Gardet في كتابه d'Avicenne

إن سلسلة مراتب العقول والنفوس والمسائل العامة المرتبطة بعلم الكون ، قد عوجلت بتفصيل كبير في إلهيات الشفاء (طهران ، ١٣٠٣) ، ص ٦١٨ وما يليها . 4 م راجع A.M. Goichon في La philosophie d'Avicenne et في son influence en Europe médiévale

و التابي : عطارد ، الزهرة ، السمس ، المريخ ، المشتري ، زحل ، فلك البروج هو التابي : عطارد ، الزهرة ، الشمس ، المريخ ، المشتري ، زحل ، فلك البروج ثم المحرك الأول . ويعتقد كثير من العلماء ومن بينهم L. Gardet (ارجع الماطاشية رقم ، أعلاه ) أن حصر العقول بعشرة مستمد من التجربة . ومهما يكن الخاشية رقم ، وعلم المرزية العددية للأفلاك التسعة المقابلة للعقول العشرة ، ما دام العدرة نهاية دورة الأعداد، فكان رمزاً أيضاً إلى انتهاء العالم المعقول برمته .

٥٦ ما يتخذ مغزى خاصاً أن يعمد ابن سينا في هذه الرسالة إلى معالجة الأحرف الواردة في مطلع السور القرآنية وأن يكون عنوان الرسالة الكامل هو وفي معاني الحروف الهجائية التي في فواتح السور الفرقانية ».

الله المنافق ابن سينا عنوانها والمنافق ابن سينا عنوانها La philosophie orientale المنافق ابن سينا عنوانها المنافق المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة الله المنافقة المنافقة

والألفباء اليونانية التي كانت مستعملة في بعض المحافل الباطنية في الشرق الأوسط قبل ظهور الإسلام، كما بين P. Kraus في كتابه جابر بن حيان (القاهرة ، 1927) ، الجزء الثاني ، الصفحة ٢٣٦ وما بعدها ، كانت في حد ذاتها سامية الأصل وكانت القيم العددية التي يرمز إليها كل حرف سامية أيضاً .

٨٥ ــ هناك عدة طرق لترتيب الحروف مألوفة الإستعمال في الجَفْر .
 وتعتبر طريقة أبجد ، أي التي تبدأ بالألف فالباء فالجيم فالدال ، أشهرها جميعاً .
 أما طريقة ابن سينا للحروف فإنها لا تتبع الطريقة الإسلامية العادية على أية حال .

Euclide geomètra et Tolomeo – •

Ipocrate Avicenna e Galieno

Averrois, ch'el gran comento feo.

(الجحيم ، المشهد الرابع ، الأبيات ١٤٢ – ١٤٤ ) .ُ

و من السماع الطبيعي » بمعنى الشيء الأول الذي و يسمعه » الإنسان عندما يدرس الفلسفة الطبيعية أو مبادئها .

71 \_ لقد عُولِحت هذه المسائل بما فيه الكفاية في كتاب نصر ، Introduction ، الفصل 17 \_ 18 .

"La nouveauté de la logique في A.M. Goichon " الرجع لك d'Ibn Sina" في الذكرى الألفية لابن سينا، مؤتمر بغداد (القاهرة، ١٩٥٧)، من الذكرى الألفية لابن سينا، مؤتمر بغداد (القاهرة، ١٩٥٧)، ص ٤١ ص ٤١ ص ٥٠٤ وعلى الرغم من أن تحليل Goichon لهذا النوع من القياس المستعمل لدى ابن سينا تحليل مفيد ، إلا أن أدلتها على أن جنوح ابن سينا نحو العلوم التجريبية هو الذي يؤلف حكمته المشرقية ، ليست على أقل تعديل، مقنعة جداً. ولا يمكن أن ينسى المرء بهذه السهولة أمراً كان له معنى كبير جداً بالنسبة لأجيال من الحكماء الإيرانين الذين كانوا يجدون في الفلسفة المشرقية مضموناً إلهياً عميقاً.

٦٣ ـــ راجع مقالة آيدن صاييلي دروش علمي أبو علي سينا ۽ في كتاب العيد الألفي لابن سينا (طهران ، ١٩٥٣ ) الجزء الثاني ، ص ٤٠٢ ــ ٤١٢ .

Avicennes Lehre في E. Wiedemann, M. Horten جراجع Meteorologische في von Regenbogen nach Seinem Werk al-Shifa'

(۱۹۱۳) ه ۱۹ مراجع کا ۱۹۱۳ (۱۹۱۳) د کانوند کا

" Ueber ein von Ibn Sina (Avi- 'E. Wiedemann راجع مقالة – ٦٥ Zeitschrift für في cenna) hergestelltes Beobachtungsinstrument», . (۱۹۲۵) ۳۷٥ – ۲۶۹: ۱ Instrumentkunde

٦٦ – حول تاريخ الطب الإسلامي حتى عصر ابن سينا ، ارجع إلى مقال

Science and Medicine» M. Meyerhof ، في Legacy of Islam ، أي Legacy of Islam ، أكسفورد ، Arabian Medicine ، في E.G. Browne ، ١٩٣١ ) ، في A Medical History of Persia ، في دج ، ١٩٣١ ) ؛ و C. Elgood ، (١٩٣١ ) ، في and the Eastern Caliphate . (١٩٥١ )

منه يبرزان ابن سينا كجراح كفؤ ، ذي ملاحظات دقيقة على كثير من الأعمال «Les ، K.I. Gurkan الجراحية بما في ذلك جراحة السرطان . إرجع إلى مقال Millénaire d'Avicenne» في Millénaire d'Avicenne «Zur Geschichte der في E. Wiedemann و Lehre von Sehen» (ليبزغ ، Annalen der Physic und Chemie في مجلة ، المجاد المجاد المجاد ، المجاد الم

۷۰ ــ للإطلاع على تأثير ابن سينا على التراث العلمي في الغرب ، راجع «Avicenna's Influence on the Medieval ، A.G. Crombie مقالة ، Scientific Tradition ، تصنيف Scientific Tradition ، تصنيف ۱۰۷ ـ ۸۶ .

Avicennae de congelatione في E.J. Holmyard الرجع إلى ۷۱ - ۷۱ . (۱۹۲۷ ، باریس ، ۱۹۲۷ ) ، et conglutinatione lepidum

«Les précurseurs musulmans في مقال ، S.Pines و باجع ، S.Pines و باجع ، S.Pines ، و باجع ، de la théorie de l'impetus Nouvelles études sur Awhad al-Zaman Abu'l- وله أيضاً - Barakat al-Baghdadi

الشائعة في فيزياء القرن السابع عشر وقام بدراسات لها في عدة كتب مثل ، P. Duhem الشائعة في فيزياء القرن السابع عشر وقام بدراسات لها في عدة كتب مثل ، sur Léonard de Vinci ، في ثلاثة مجلدات (باريس ، ١٩٠٦ – ١٩٠٩) ؛ (Le Système du monde ، في عشرة مجلدات (باريس ، ١٩١٣ – ١٩٠٩) ؛ ولقد عقب Les Origines de la statique Etudes ، (باريس ، ١٩٠٠ – ١٩٠١) ، ولقد عقب عمر الدراسات الهامة في هذا الحقل كدراسات الهامة في هذا الحقل كدراسات هذا المحقل كالراسات الهامة في هذا المحقل كدراسات والمد عقب An der ، في Grenze von Scholastik und Naturwissen schaft

The Science of في M. Claggett ؛ و M. Claggett في (روما ، ١٩٥٢) ؛ للجلد الثاني (روما ، ١٩٥٢) ؛ فلك ۴.A. Moody (ماديسون، ١٩٥٩) ، كذلك E.A. Moody في Galileo and Avempace) في مقال «Galileo and Avempace» في مقال «Galileo and Avempace» (يونيو ١٩٥١) ، ١٦٣ – ٣٧٥ (يونيو ١٩٥١) ، التي وضحت وفي أغلب الأحيان أيدت نظريات Duhem وأقواله .

الحقل، راجع دراسات H.G. Farmer العديدة، وعلى الخصوص كتابه H.G. Farmer (لندن ، ۱۹۲۹) و مقال الخصوص كتابه (Clues For Arabic In- العديدة ، وعلى الخصوص كتابه (۱۹۲۹ ، ۱۹۲۹ ) و مقال ما Grove's For Arabic In- (ندن ، ۱۹۲۹ ) و مقال ) Society of London (يناير ۱۹۲۵ ) ، ص ۱ – ۱۹ ، و كذلك البارون ) Society of London (ندن ، ۱۹۲۱ ) ، وكذلك البارون ) (۱۹۲۹ ، وكذلك البارون ، ۲۹۲۹ ) به وكذلك البارون ، ۲۹۳۱ ، الجزء الثاني ؛ و R.d'Erlanger ، الجزء الثاني ؛ و ۱۹۳۱ ) يوموسيقي ابن سينا ، في كتاب العيد الألغي لابن سينا ، الجزء الثاني ، ۲۹ - درجع الله و كسونه و المساورة و المساو

و الموسيقى الشرقية في يومنا الحاضر – لتسجيلات الموسيقى الإيرانية التي الموسيقى الشرقية في يومنا الحاضر – لتسجيلات الموسيقى الإيرانية موسيقى نشرتها اليونسكو تحت إشرافه . من الخطأ أن تسمى الموسيقى الإيرانية موسيقى عربية ، أكثر من أن تسمى الفلسفة الإسلامية عربية . فالموسيقى الإيرانية والعربية لا تتميزان فقط عن اليونانية ، وإنما تختلف إحداهما عن الأخرى في كثير من النواحي الأساسية ، وإن كانت كل منهما قد أثرت في الأخرى على مر القرون . النواحي الأساسية ، وإن كانت كل منهما قد أثرت في الأخرى على مر القرون . ٧٧ – فيما يختص بعلم النفس السيناوي ، إرجع إلى J. Bakos ، في كير من المقورة ، المحالية وعلى أكبر سياسي ، Sifa و ترجمة Rahman ، (اكسفورد ، ١٩٥٩) ؛ وعلى أكبر سياسي ، علم النفس ابن سينا وتطبيق آن با روانشيناسي جديد (طهران ، ١٩٣٤ علم النفس ابن سينا وتطبيق آن با روانشيناسي جديد (طهران ، ١٩٣٤ كالهمسي ) ؛ وموسى عميد ، في Essai sur la psychologie d'Avicenne

«Les sources gréco-arabes بنت قوى النفس المختلفة في - ۷۸ Archives d'His- في - E. Gilson Archives d'His- في - ۱۹۲۹ (۱۹۲۹) . (۱۹۲۹) ۱۶۹ - ۵ - ۱۹۲۹ (۱۹۲۹)

۷۹ – ترجم هذه القصيدة E.G. Browne في Literary History of Persia ( كبر دج ، ۱۹۱۵ ) ۲ ، ص ۱۱۱ ؛ كما أن هناك ترجمة حسنة لها بقلـــم ( كبر دج ، ۱۹۱۵ ) ، ۲ ، ص ۲۸ . Wickens ، نشر Wickens ، ص ۲۸ .

الهام، المحدد أفكار ابن سينا الدينية ، ارجع إلى بحث La pensée religieuse d'Avicenne (Ibn Sina) عدة قصص حول وجهة نظر ابن سينا الدينية . فيقال مثلا إن أحد تلامذته الذي عدة قصص حول وجهة نظر ابن سينا الدينية . فيقال مثلا إن أحد تلامذته الذي كان يرى فيه أعظم علماء زمانه سأله يوما : لماذا لا يدعي النبوة وينادي بدين جديد ؟!! فتيسم ابن سينا ولم يحر جواباً . وفي فجر اليوم الثاني عندما ارتفع صوت الأذان ، استيقظ التلميذ قاصداً حوض الماء حتى يتوضأ للصلاة . كان الجو شديد البرودة ، فطلب إليه ابن سينا ألا يخرج الوضوء وإلا أصيب بالرشح ومرض . ولكن التلميذ لم يذعن لنصيحته ، بل خرج وتوضأ ثم أدى صلاته . فلما انتهت الصلاة دعاه ابن سينا وقال له : وهذا هو السبب في أنني لا أدعي النبوة . فها أنا أستاذك ومعلمك لا زلت حياً ، وأعظم مرجع طبي اليوم ، أمنعك من أن تفسل نفسك بالماء البارد ، فلا تذعن لنصيحي وتتبع تعاليم رجل عاش في الجزيرة العربية منذ أربعة قرون وكان أمياً مع أنك لم تقابله مطلقاً . هذا هو الفرق بين النبي والعالم الفيلسوف ، . إرجع أيضاً إلى نصر ، في Introduction ، والعالم الفيلسوف ، . إرجع أيضاً إلى نصر ، في Religion ، Religion

۱۸ – مقالة S.H. Barani بعنوان Ibn Sina and Alberuni، في مجلد ذكرى ابن سينا ، ص ۸ .

Traités mystiques ، في A.F. Von Mehren مثلا إلى A.F. Von Mehren ، في d'Avicenne

۸۳ ـــ رسالة في العشق ، المرجم السابق ، الفصل الأول . ترجمة انكليزية . E.L. Fackenheim, Mediaeval Studies,7:214 (1345).

٨٤ - فيما يتعلق بالنبوة في الإسلام وخاصة في آثار الفاراني وابن سينا، راجع دراسة Philosophy and Orthodoxy (F. Rahman في Prophecy in Islam ( لندن ، ١٩٥٨) ، وخاصة الصفحة ٣٠ وما بعدها ، حيث تحلل المسائل الهامة بدقة ، مع أن تأويل المؤلف يبدو عقلياً أكثر من اللزوم ويبالغ فيه بالتأكيد على الأصول اليونانية لهذا المفهوم و الإبراهيمي ، المصدر . راجع أيضاً La pensée religieuse في المصدر . له المدلول المكن لهذا الكتاب وللصفة ومشرقي ، التي يمكن

مه ــ لقد أدى المدلول الممكن لهذا الكتاب والصفة «مشرقي» التي يمكن أن تقرأ في العربية بحيث تفيد معنى « إشراقي » أيضاً ، إلى سلسلة طويلة من المناقشات

والمشادات في العقود الأخيرة . فقد أبدى مستشرقون أعلام ، أمثال Nallino المشادات في العقود الأخيرة . فقد أبدى مستشرقون أعلام ، وجهات نظر مختلفة حول هذا الموضوع . وللوقوف على ملخص لهذه الآراء ، ملخص لهذه الآراء ، Avicenna and the Visionary Recital ، ص ٣٦ وما بعدها ؛ أبو العلا عفيفي ، الجانب التصوفي لابن سينا ، في الذكرى الألفية لابن سينا ، من المحال ١١ . الفصل ١١ .

٨٦ ــ لقد قام بدراسة مستفيضة لهذة الآثار و وللفلسفة المشرقية ، لدى ابن

سينا عامة Corbin في كتابه Avicenna and the Visionary Recital . ۱۸۷ ــ توجد نسخ جيدة من هذا الكتاب إلا أنه لم ينشر بعد . ومنى طبع

ودُرس فلا بدَّ أَن يلقي الضوء على بعض العلاقات الّي مَا زالت خفيّة بين مدرسة . الإشراقيين ومدرسة ابن سينا .

Behmenjar رسالتين لبه منار في الإلهيات إلى الألمانية في S. Popper لقد ترجم S. Popper رسالتين لبه منايار في الإلهيات إلى الألمانية في S. Popper معنايات المحافظة في Schule. Zwei Metaphysische Abhandlungen von ihm Arabisch und الميزغ ، ١٨٥١ ( الميزغ ، ١٨٥١ ) mit Deutsch Anmerkungen

مد الخيام المتوفى سنة ٥٧٦ (١١٣٧) هو احدى الشخصيات النادرة في التاريخ (ولعله الوحيد) الذي جمع بين عبقرية الشاعر والرياضي في وقت واحد. ومع ذلك فإن رباعياته قد أسيء فهمها ، لذا فسترت خطأ وجهة نظر حكيم حقق والاتحاد الأعلى ، فسخر من عالم الظاهر ، كما لو كانت شكوك مرتاب وحتى ملاذ ابيقوري حسية. ولكن الخيام لم يظهر بهذا المظهر لمعاصريه ، كنظامي عروضي الذي يلقبه في كتاب جهار مقاله وبحجة الحق » . لم يكن الخيام كاتباً مكثراً ، ولكن بقي من مؤلفاته ما يقرب من اثني عشر في الإلهيات والعلوم ، من بينها المصادرات ، وهي عث في بديهيات اقليدس ، حيث يدلل على أن الهندسة الإقليدية ترتكز على الفرضية القائلة أن الخطين المتوازيين لا يلتقيان ، وهي قضية غير قابلة بحد ذاتها للإثبات في هذا الضرب من الهندسة .

أما بخصوص آثار الخيام ، فارجع إلى السيد سليمان ندوى في كتابه ( بالأردية ) «خيام اور اس كي سوانح وتصانيف بر ناقدانه نظر » ( أعظم جره ، ١٩٣٣ ) ؛ والمقالة عنه بقلم V. Minorsky ، في دائرة المعارف الإسلامية .

٨٩ ــ ناصرٌ خسرو (٣٩٤ (١٠٠٣) ــ ٤٥٢ ـ٣٥ (١٠٦٠ أو ٦١) ، أهم الفلاسفة مباشرة بعد ابن سينا ، اعتنق المذهب الإسماعيلي إبان وجوده في مصر ثم أصبح داعياً لهذا الضرب من التشيع في خراسان . ومن آثاره الهامة ديوانه بالفارسية وكذلك جامع الحكمتين ، كُشَايِش و رَهايِش ، زاد المسافرين ، رَوْشَنَائِي نَامَه ، وأَيْضًا كتابه عن يرحلته المعروف بسَفَرُ نامَه . راجع مقدمة H. Corbin لحامع الحكمتين، الذي نشره Corbin ومحمد معين (طهران وباريس، ١٩٥٣) .

٩٠ يرتبط الطوسي بابن سينا رأساً بواسطة خمسة أجيال من الأساتذة والتلاميذ، فقد كان تلميذ فريد الدين الداماد الذي كان تلميذ صدر الدين السرخسي الذي كان بدوره تلميذاً أفضل الدين الجيلاني. وكان هذا الأخير تلميذاً لأي العباس الملوكري تلميذاً بممنيار المشار إليه آفظاً. إن سلسلة الأساتذة والتلاميذ في الحكمة أو التراث الفلسفي لها في الغالب ما و السلسلة ، في التصوف من شأن ، فئمة دوماً تقليد شفهي إلى جانب المن المحرر . وكما تتضمن السلسلة في التصوف تحدر والبركة ، الكامنة في الطريقة من جيل إلى آخر ، تتضمن سلسلة الأساتذة والتلاميذ في والحكمة ، اتصال الاسناد الشفهي والظلال الجانبية التي تمكن التلميذ من القراءة وما بين السطور » .

٩١ - راجع الكاشاني في المصنفات ، طبع مجتبي مينوي ويحيى مهدوي
 (طهران ، ١٣٣١ - ١٣٣٧) .

٩٢ ــ لقد اكتشف صديق سافر حديثاً إلى أفغانستان وباكستان لدراسة للمدارس التقليدية في هذه المناطق ، أن الكتاب الفلسفي الوحيد الذي ما زال يلىرس في جميع المدارس الدينية الحرة على وجه التقريب في هذين البلدين ، هو حكمة العين .

٩٣ \_ طبع في ثلاثة مجلدات (طهران ، ١٣٣٥ – ١٣٣٧).

اللاتينية، راجع M.A. Alonso في الم اللاتينية، راجع M.A. Alonso في الم اللاتينية، راجع M.A. Alonso في «Revista في «Ibn Sina y sus primera influencias en el Mundo Latino ((١٩٥٣) ٥٧-٣٦: ١ ، del Instituto Egypcio de Estudios Islamicos «Notes sur les traductions médiévales في مقال M.T. D'Alverny, في مقال Archives d'Histoire Doctrinale et Litteraire du Mo

yen Age ( ١٩٥٢ ) ٢٧ -٣٣٧ - ٢٧ ) ، وفي ذيل الصفحة ٣٤٠ من هذا المقال ، أوردت M.T. D'Alverny ، التي تعتبر الحجة الأولى في هذا الموضوع والتي ما زالت تعد منذ أمد نشرة كاملة لآثار ابن سينا في اللاتينية ، أسماء آثار أخرى لها شخصياً تتناول هذا الموضوع ، كما ذكرت مقالات H. Bedort .

ولدراسة عامة لترجمات النصوص العربية إلى اللاتينية ، فإن المرجع الذي Die Europäischen: M. Steinschneider حتاب Ubersetzungen aus der Arabischen bis Mitte der 17. Jahrhunderts (غراتس ، ١٩٥٦) ؛ وراجع أيضاً R. Walzer ، في مقالة -Rabic Trans Bulletin of the John في "mission of Greek Thought to Medieval Europe" ومن المفيد (١٩٤٦ – ١٩٤٥) . ومن المفيد أن نلاحظ مع ذلك أن آثار ابن سينا التي تبسط « فلسفنه الباطنية » ، كالإشارات ومنطق المشرقيين ، لم تترجم إلى اللاتينية . وهكذا وضعت أسس الخلاف الذي لم يلبث أن ظهر بين التأويل الشرقي والغربي لفلسفة ابن سينا .

«Les pérégrinations de l'âme dans l'autre monde d'après un anonyme Archives d'Hist. Doct. et Litt. du في de la fin de XII Siècle»

(۱۹٤٢ – ۱۹٤٠) ۲۹۹ – ۲۹۹ – ۲۷۹ : ۱۷ – ۱۵۰ Moyen Age

Notes et textes sur L'avicennisme في R.de Vaux حراجع المحالات الم

وللإطلاع على أثر ابن سينا في العالم اللاتيني والمدارس المرتبطة به ، راجع History of Christian ، في «Graeco-Arab Influences» ، في E.Gilson «Les» ، الجزء السادس، الفصل الأول ؛ وLes ، الجزء السادس، الفصل الأول ؛ وArchives ، في sources gréco-arabes de l'augustinisme avicennisant»

و (۱۹۲۹) ۱۶۹ - ۵ : ۶ ، d'Hist. Doct. et Litt. du Moyen Age الرجع الذكور، Pourquoi Saint Thomas a critiqué Saint Augustin» المرجع المذكور، Avicenne et le point de départ de Duns و (۱۹۲۹) ۱۲۷ - ۱ : ۱ ، Scotus و ارجع أيضاً إلى . K. Foster, O.P. في نشرة Wickens ، باسم ... Avicenna ، في نشرة Avicenna ، في نشرة Corbin ، في نشرة ما بعدها .

م ٩٨ ــ كَانَ الأطباء المسيحيون عادة أرق شعوراً نحوه منهم نحو ابن رشد ، كما تمكن ملاحظة ذلك في المعاملة المعتدلة التي تلقاها في الكتاب المجهول مؤلفه ،

· De Erroribus Philosophorum

٩٩ أ\_ لأن مسألة «المعرفة العقلية» ، كما بيّن Gilson بمهارة ، دليست إلا قضية كوزمولوجية خاصة» . Pourquoi saint Tomas a critiqué . «saint Augustin» ، ص ٥٢ .

P.Duhem — ۱۰۰ في دراسته الكبرى ، P.Duhem في دراسته الكبرى ، P.Duhem ( الجزء الرابع ، ص ۳۱۷ وما بعدها ) ، يشرح إلى أي حدّ كان الانقلاب الفلكي يستلزم تغيير آ في الموقف الروحي والديني نجاه الكون ويتضمن نفي التقديس .

1 · ١ - بالنسبة إلى علم الكون وعلم الملائكة ، يقول Corbin : و ولكن علم الكون بكامله كان متصلاً بعلم الملائكة . ورد الثاني كان يعنى زلزلة قواعد الأول ، وهذا هو بالضبط ما أفاد أغراض الثورة الكبرنيكية . ولهذا ، نشاهد اتفاقاً بين علم الكلام المسيحي والعلوم الوضعية من حيث الغاء امتياز الملائكة وعالم الملائكة في خلق الكون . وعندئذ لا يعود عالم الملائكة ضرورياً بالضرورة الميتافيزيقية ويصبح نوعاً من الكماليات في الخلق ويصبح وجوده محتملاً إلى حد ما ه . ومبيح ما ٢٠١ - ١٠٢ .

۱۰۲ \_ لقد عالجنا هذه المسألة معالجة وافية في دراصتنا لعلم الكون السيناوي في ...Introduction ؛ راجع أيضاً مقدمة H.A.R. Gibb لذلك الكتاب .

۱۰۳ ـ تروى قصص كثيرة عن ابن سينا في إيران وآسيا الوسطى والعالم العربي ، في لغة عامية . فقد احتل مكانه في الضمير العام بكل تأكيد حتى عند العامة ، كبطل شعبي هيمن علمه وحكمته على قوى الطبيعة .

#### ٢ – السهروردي والإشراقيون

الذي الأساسي الذي المراسة وأثرها راجع الكتاب الأساسي الذي المتحدد المتحدد المراسة وأثرها راجع الكتاب الأساسي الذي Introduction à la théologie ( M.M. Anawati, و L. Gardet المحدد المدرس ( ۱۹۹۸ ) ، والدراسة الكبرى لـ H.A. Wolfson التي المدرس المدرس عنوان The Philosophy of the Kalam تقرم بطبعها مطابع جامعة هارفارد بعنوان عقلية ونقلية راجع مقدمة ابن خلدون .

The Caliphate 'T.N. Arnold أراجع أثر المجاه الفرة الفرة الفرة المجاه المسفورد ، ١٩٢٤) و Turkestan down to the Mongol 'W. Barthold (١٩٢٤) (١٩٢٤) المحفورد ، ١٩٢٤) المحفورد المجاه المجاه

4 — خصصت الغزالي دراسات عديدة في اللغات الأوربية . وعليه فشهرته أوسع بكثير من غيره من معظم الحكماء المسلمين . ولهذا ، صممنا على ألا محصص له فصلاً في هذا الكتاب . ومع أن بعض المحافل تعتبر الغزالي إلى حد بعيد معياراً لصحة عقيدة الصوفيين الآخرين ، فلا شك في أنه واحد من أعظم الشخصيات الإسلامية شأناً ؛ فقد وضعته يد القدر في تلك اللحظة الحاسمة من التاريخ الإسلامي التي قيض للنزعة العقلية فيها أن تنحسر والنربة أن تُهيأ لمبادىء السهروردي وابن عربي الحكمية . فيما يخص حياة الغزالي وعقائده وأثره ، راجع ، M. Asin و المعاهدة وابن عربي الحكمية . فيما يخص حياة الغزالي وعقائده وأثره ، راجع ، La espiritualidad de Algazel y su sentido cristiano

(مدرید و غرناطة ، ۱۹۲۶ – ۱۹۲۱) ؛ و Carra de Vaux ، في Gazali (باريس ، ۱۹۴۰)؛ و ۱۹٤۸)؛ و La pensée de Ghazzali (باريس ، ۱۹۶۰)؛ و La notion de certitude selon Gazali dans ses origines في F. Jabre و psychologiques et historiques ( باريس ، ۱۹۵۹ ) .

ه ـ لقد كان من نتائج ترجمة هذا الكتاب إلى اللاتينية أن اعتبر الغزالي Al gazel باللاتينية ) لدى القديس توماس الاكويني ومدرسيين آخرين كفيلسوف مشائي . إن «المقاصد» في الواقع بكاد يكون ترجمة حرفية لأثر ابن سينا دانشنامه علائي من الفارسية إلى العربية . ولما كان الأصل صعب التناول إذ كان المحاولة الأولى لكتابة الفلسفة الأرسطوطاليسية بالفارسية ، فقد جاءت الرجمة العربية للغزالي في غاية الوضوح . وربما كان ذلك السبب الأساسي لشيوعه العظيم لدى الجمهور .

٣ \_ ينتقد الغزالي الفلاسفة في عدد من النقاط التي يعتبر ثلاثاً منها أساسية ؛ وهي إنكار البغث الجسماني ، المجلوبة البخلي العدم وإنكار علم الله بالجزئيات وإنكار البعث الجسماني ، المبينة جميعاً في القرآن بوضوح . إرجع إلى W. Montgomery Watt ، في The Faith and Practice of al-Gazzali ( لندن ، ١٩٥٣) ، ص ٣٧ وما بعدها .

لقد استفاد الأشاعرة مع ذلك من حملة الغزالي على الفلاسفة . ولذا ،
 فإن انتقاده لهم يمكن أن يعتبر إلى حد ما انتصاراً للمتكلمين أيضاً ، وخاصة أن
 الظروف السياسية والإجتماعية آلذاك شجعت على انتشار تعاليمهم .

٨ ــ هذا المتكلّم الكبير الذي كان واحداً من أعظم علماء عصره ، يجب أن يعتبر بعد الغزالي أهم النقاد للفلاسفة . لقد ألف التفسير الكبير وكذلك جامع العلوم الذي يدور على سائر علوم زمانه التي كان يلم بها إلماماً واسعاً . إن أهميته في الفلسفة تكمن في نقده وتحليله المفصلين لإشارات ابن سينا التي أجاب عليه خواجه نصير الدين في شرحه للإشارات بعد ذلك بجيل واحد . وبالنسبة للإمام فخر كما يُدعى في إيران ، راجع : M. Horten ، في Die Spekulative فخر كما يُدعى في إيران ، راجع : M. Horten ، في ١٩١٢)؛ في ١٩١٢ عليه العاملة العاملة والمدن على المدن على المدن على المدن المدن

٩ – يجب ألا نخلط بين شيخ الاشراق وبين جمهرة مشايخ الصوفية المعروفين

باسم السهروردي ، وخاصة شهاب الدين السهروردي الشيخ الصوفي الشهير الذي قد خلط بينه وبين مؤسس مدرسة الإشراق حيى بعض المؤرخين الإسلاميين. وبخصوص السهرورديين الأربعة المشهورين، راجع Philologika, IX: 'H. Ritter Die vier Suhrawardi,ihre Werke in Stambuler Handschriften» (۱۹۳۸) ۸۱ - ۳۰ : ۲۰ (۱۹۳۷) ۲۸۱ - ۲۷۰ : ۲۶ ، Der Islam ١٠ – تجب الاشارة إلى كتابات H. Corbin عن السهروردي وخاصة ترجمة بعض آثاره القصيرة إلى الفرنسية ؛ وكذلك أيضاً Suhrawardi d'Alep, ( الريس ، ۱۹۳۹ ) fondateur de la doctrine illuminative (ishraqi) و Les motifs Zoraastiens dans la philosophie de Suhrawardi وطهران، Opera Metaphysica et Mystica للسهروردي في Corbin السهروردي في المجلد الأول ( استانبول ، ١٩٤٥ ) والمجلّد الثاني ( طهران ، ١٩٥٢ ) . ويحتوي الجزء الأول منهما على قسم الالهيات في ثلاثة من آثار السهروردي الكبيرة هيّ التلويحات والمقاومات والمطأرحات . ويحتوي الجزء الثاني النص الكامل لدرّتُه النادرة حكمة الإشراق والرسالتين القصيرتين في اعتقاد الحكماء وقصة الغربة الغربية . أما الجزء الثالث الذي سوف ينشر قريباً إنشاء الله ، بالتعاون بين Corbin ومؤلف هذا الكتاب ، فيتضمن المجموعة الكاملة للآثار الفارسية .

أما المروردي ، جاء العلماء العرب حديثاً بعض الاهتمام إلى السهروردي ، جاء في أغلبه نتيجة لانتشار ثمرات بحث Carbin في الأقطار العربية ، مما يتمثل في كتاب سامي الكيالي ، السهروردي (القاهرة ، ١٩٥٥) وكتاب حي بن يقظان لابن سينا وابن طفيل والسهروردي، لأحمد أمين (القاهرة ، ١٩٥٧) ، وأقسام خصصت للسهروردي في كتاب وفي الفلسفة الإسلامية ، من تأليف ابراهيم مدكور (القاهرة ، ١٩٤٧) ، وشخصيات قلقة في الإسلام لعبد الرحمن بدوي (القاهرة ، ١٩٤٧) ، الذي يشتمل على الترجمة العربية لكتاب Corbin الموسوم بدوي كتاب المشار إليها آنفاً .

أما في ايران فقد طبع كتابه حكمة الإشراق مع شروح وتعليقات مختلفة طبعة حجرية أثناء القرن الماضي . وكان دائماً متنا أساسياً في المدارس ، كما طبعت طائفة من رسالاته الفارسية ، باشراف مهدي بياني وعسن صبا . هناك أبضاً كتاب على أكبر دانا سيرشت الموسوم : أفكار السهروردي وملا صدرا (طهران ، ١٣٦٦) ، الذي يتناول بعض أفكار السهروردي الأساسية . راجع أبضاً لسيد حسين نصر مقال Suhrawardi في كتاب History of Muslim Philosophy في ويتناول كثيراً من المادة المشروحة في هذا الكتاب .

إن أهم ما كتب عن هذا الموضوع باللغات الأوربية قبل Corbin ، والذي يحتوي بعضه على تأويلات مغلوطة رغم كون أصحابه من أهل الكفاءة من العلماء ، يحتوي بعضه على أثر La Philosophie illuminative d'après ، Carra de Vaux يشتمل على أثر Suhrawardi في Journal Asiatique في المحال والترجمة الانكليزية لعدة من المحال ال

17 — نقصد بالثيو صوفياً Theosophy (التأله) ذلك الشكل من الحكمة الذي ليس بفلسفة ولا بكلام ، وإنما هو معرفة الأسرار الإلهية التي يدل عليها المعنى الأصلي لهذه الكلمة قبل أن تفرغ من أي معنى لدى الحركات الروحية العصرية الوائفة .

١٣ ــ إن أوثق المصادر لسيرة السهروردي هو نزهة الأرواح وروضة الأفراح. وهو تاريخ للفلسفة ألفه تلميذه شمس الدين الشهرزوري، وهو من أهم المفسرين لآثاره . والنص العربي الأصلي لهذا الكتاب لم يطبع بعد وإنما نشرت له ترجمة فارسية على يد ضياء الدين دُرِّي في طهران سنة ١٣١٧ (١٩٣٨) . كما توجد أيضاً ترجمات لحياة السهروردي في آثار Corbin ، المنوه بها سابقاً .

القد اعتمد Corbin تقسيماً مشابهاً قائماً على أربع طبقات من الآثار . Opera Mctaphysica قدمة Corbin بعض الإختلاف . واجع مقدمة وقد تتبعناه جزئياً وإنما مع بعض الإختلاف . واجع مقدمة et Mystica ، الجزء الأول ، ص ١٦ وما يليها . وفي سبيل تحقيق نشر آثاره كاملة ، قد م Mssignon أيضاً تقسيماً مؤقتاً لآثار السهروردي في كتاب Recueil de textes inédits concernant l'histoire de la mystique en (باريس ، ١٩٢٩) ، ص ١١٣ .

10 — عين القضاة ، الذي يشبه بجرى حياته بجرى حياة الحلاج والسهروردي ، إذ لقي الموت المفجع في سن مبكرة ، هو أحد الصوفيين الهامين في العصور اللاحقة . وتشابه عقائده من وجوه عدة عقائد السهروردي ، وإن لم يكن حكيماً ، بل كان صوفياً محضاً بنى على قاعدة من الثقافة الفلسفية . ويعتبر كتاباه زبدة الحقائق والتمهيدات اللذان طبعاً حديثاً على يد عفيف عسيران (طهران ، ١٣٤٠) من أكثر النصوص أهمية بالنسبة للعقيدة الصوفية قبل ابن عربي .

١٦ ــ لقد نسب شرح لنصوص الفاراني إلى السهروردي ، ولكن حتى الآن لم تكتشف مخطوطة لهذا الشرح .

١٧ ــ يكتب السهروردي في أول قصة الغربة الغربية : إن ابن سينا

قد سعى إلى منابع حكمة الإشراق ولكنه لم يوفق في اكتشافها تماماً . ارجع إلى Opera... ' H. Corbin الجزء الثاني ، ص ٧٧٥

«Inventaire de L'Herm-: في L. Massignon ارجع الى الم La Rèvèlation d'Hermès 'A.D. Nock A.J. Festugière ¿ étisme arabe» ، D. Chwolsohn (باريس ، ١٩٤٨) الجزء الأول ، ودراسة Trismégiste التي لا تزال موثوقاً بها ، بعنوان Die Ssabier und der Ssabismus (سنت بطرسبرج ، ۱۸۵۷).

. 19 – مخطوطة وكلمة التصوف، استانبول كتبخانة راغب باشا رقم Les motifs Zoroastiens dans la أيضاً المعارضة ٤٠٧ ب ، وراجع . ۲٤ مر ۱۹۶۸ (طهران ، ۱۹۶۸) H. Corbin المهران ، ۱۹۶۸) ، ص ومقدمته على مجموعة في الحكمة الإلهية ، نشرة جمعية المستشرقين الألمان (استنبول ، ۱۹۶۵) بعنوان La Philosophie Orientale .إن و كلمة التصوف يحتوى على كثير من العقائد الأساسية للسهروردي ، وعندما ينشر نشراً نقدياً ويطبع سيكون لائقاً للدراسة الدقيقة . ومما يستحق التنويه به أن هناك شرحاً له كتبه محمد علي الأصفهاني المعروف بعلي الحزين ، وهو حكيم إيراني في القرن ١٧ ( ١٨ ) ، وقد ذَهَب إلى بنارس ليقضي آخر أيامه هناك ، ودفن بالفعل في تلك المدينة . ويرقى معظم الصوفيين في بنارس اليوم بأصلهم إليه . وَلَكُن يَبْدُو أَن شرحه الذي كان يربط كل مدرسته بمدرسة السهروردي قد فقـــد .

٧٠ \_ يبين السهروردي عقيدته في كلية الحكمة الدينية بكل صراحة في الكتاب السادس للطبيعيات من المطارحات . إرجع إلى H. Corbin في Opera الحزء الأول .

٢١ ـ يرد ذكر هذا المنام في القسم الخامس والخمسين من إلهيات التلويحات، وأيضاً عند Corbin في ...Corbin من Les motifs Zoroastriens ، ص ٢٩–٢٨ Ancient Alphabet and Hieroglyphic Characters - ۲۲ على أصل وترجمة كتاب شوق المستهام في معرفة رموز الأقلام ، لابن وحئيةً (لندن ، ۱۸۰٦) ص ۱۰۰ ؛ وأيضاً ...Les motifs, Zoroastiens ص ۱۸ و ...Opera، الجزء الأول، حيث قدم Corbin المعلومات التي لخصناها هنا .

H. Corbin - ۲۳ ، في Opéra ، الجزء الثاني ، ص ١٠ - ١١ .

 ٢٤ ــ نفس المرجع .
 ٢٥ ــ أصبحت هذه الصفة لقبأ لسلسلة من الحكماء في إيران منذ ذلك الحين . كما أطلق على ملا َّ صدرًا الحكيم الصفوي العظيم لقب صدر المتألمين . وقف الإنسان متجهاً إلى الشمال فالبد اليمني هي التي تشير إلى الشرق . لقد وقف الإنسان متجهاً إلى الشمال فالبد اليمني هي التي تشير إلى الشرق . لقد عرفها المؤلفون المسلمون بالجانب الأيمن للوادي الذي سمع منه موسى صوت الله في سينا ، وأيضاً بحكمة سليمان ، ومن ثم الحكمة القائمة على الوحي والإشراق . ويقابل بعض المؤلفين مثل الميرداماد الحكمة السفوي المعتبر الحكمة اليونانية أو الحكمة القائمة الو الفلسفة الإستدلالية) بالحكمة اليمانية أو الحكمة القائمة على الإشراق . وهنا يمكننا أن ننوه بالدور الهام الذي لعبته اليمن عند طائفة الله البيمن عند طائفة المنافقة المنافقة الورد الأحمر . فقد أوعز إلى اتباعها بالذهاب إلى اليمن بحثاً عن المعرفة . وعلاوة على ذلك ، فإن Rosicrusians Christian Rosenkreuts بالذهاب مؤسس هذه الفرقة ، كما جاء في بعض الروايات ، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن الطروف في أوربا غير مؤاتية لمواصلة نشاطه . راجع R. Kienast في المحامد ( المنافقة ) كما جاء في بعض الروايات ، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن الطروف في أوربا غير مؤاتية لمواصلة نشاطه . راجع R. Kienast في المحامد ( المنافقة ) كما المحامد وما بعدها ؛ و Valentin Andreae und die Vier Echten Rosekreutzer - Schriften ( الميزغ ، ١٩٢٦) ، ص ١٩٣ و المدها ؛ و ٢٩٤١ - ١٩٣١ المحامد ( المدرغ ) المحامد ( المدرغ ) المحامد المحامد الموامد المحامد ال

۲۷ ــ لقد تناولنا هذه المسألة العويصة باسهاب ، إذ كانت محور الجدل في المدارس المتأخرة في إيران ، وذلك في الفصل الخامص بالسهروردي في Of Muslim Philosophy

فيما يخص وضع ملا صدرا تجاه هذه المسألة وآرائه في اصالة الوجود ، 
الرجع إلى السيد حسين نصر في مقال، BSadr al-Din Shirazi, His Life بمجلة Doctrines and Significance بمجلة المدرا المحدرا المدرا بالمدرا به المحدرا به المحدرا به المحدرا الثلاثة) لملا صدرا (أي الأصول الثلاثة) لملا صدرا المتألمين شيرازي وبحثي در حركت جوهري المراي حياة صدر المتألمين المترازي وبحث في الحركة الجوهرية ) الذي ترجم إلى الانكليزية بعنوان الما للشيرازي وبحث في الحركة الجوهرية ) الذي ترجم إلى الانكليزية بعنوان الما للشيرازي وبحث في الحركة الجوهرية ) الذي ترجم إلى الانكليزية بعنوان المدين عبد فلسفة اسلامي در قرن ۱۱ (۱۷) المترجم الله الإنكليزية بعنوان بالمرابع عبد فلسفة اسلامي در قرن ۱۱ (۱۷) المترجم الله الإنكليزية بعنوان (۱۷) المترجم الله الإنكليزية بعنوان (۱۷) المترجم والمقالان بالإنكليزية والفارسية من كتاب «بادنامه ملا صدرا» (ذكرى ملا

صدرا) ، (طهران ، ۱۳٤٠) ، ص ٧ – ٢١ و ٢٢ – ٣٤ على التوالي

وهناك بعض أعلام المدرسة الإشراقية من المتأخرين ، كَالحكيم الإيراني المعاصر للسيد محد كاظم عصار ، الذي يقول بأن النور في عقائد السهروردي هو الوجود في لغة ملا صدرا . وهكذا يقول أنه ليس هناك فرق أساسي بين المدرستين من هذه الناحية. كما أن M. Horten قد اكتشف هذه النقطة أيضاً وعالجها في دراساته عن ملا صدرا والسهروردي .

حده الفقرة من حكمة الإشراق قد اقتبست عن الترجمة الانكليزية التي قامت بها Readings from the Mystics of Islam (لندن ، ۲۸ ) ، ص ۷۹ .

٢٩ ــ توجد هذه الفكرة أيضاً في الفكر المسيحي للقرون الوسطى ، فقد كانت طبقات الرهبان تقوم على أساس طبقات الملائكة . كما أن هناك تشابهات عدة بين علم الملائكة ، كما وضعه السهروردي وكما جاء في Dionysius the Areopagite للحداد المرئيسي لدراسة علم الملائكة في العصور الوسطى اللاتينية .

على اسم الملاك الذي يهمين عليه حسب المعتقدات الزرادشتية . والكائنات الالهية على اسم الملاك الذي يهمين عليه حسب المعتقدات الزرادشتية . والكائنات الالهية الدنيا ، التي يعرف كل منها باسم إيزد Yazata ، تهيمن على أيام معينة من الشهر . راجع A.V.W. Jackson ، في Zoroastrian Studies (نبويورك ، الفصل الخامس .

ويستعمل السهروردي أيضاً اسم الملاك المزدائي أو الاقبال والقوة السماوية خُرَّهُ ، ( وفي اللغة الأوستائية خُوَارْنَهُ Xvarnah ، وفي الفارسية القديمة فَرَهُ (Farrah ) للدلالة على الجلال الخاص والنور الذي يتلقاه حكماء الإشراق . راجع H. Corbin ، في ...Opera ، الجزء الثاني ، من ٣٧ – ٣٨ ، و Les .. motifs zoroastriens ..

٣١ ــ هناك على أية حال تشابه عميق بين علم الملائكة الزرادشي ونظيره في الأديان السامية ، إلى حد أن البعض ذهب إلى أن علم الملائكة اليهودي مقبس عن الزرادشي . أما بالنسبة إلى علم الملائكة الإسلامي المستمد من القرآن ، والذي له نظائر في النظام اليهودي ، فارجع إلى F.Schuon ، في Yoeil du coeur (باريس ، ١٩٥٠) في الفصل المعنون «al-nur» .

٣٧ ــ الجحوانب الثلاثة التي نوه بها ابن سينا هي : ادراك العقل لواجب الوجود كواجب ، ولذاته كممكن ، ولذاته أيضاً كواجب بشيء آخر خارج عنه . راجع

الفصل السابق عن ابن سينا .

٣٣ ــ نلاحظ أن السهروردي يستعمل بعض الكلمات الزرادشتية ، ولكنه يربط بينها وبين الاصطلاحات القرآنية المتعارفة .

٣٤ \_ يجب ألا يخلط بين ذلك وبين اصطلاح « الأمهات ، المستعمل لدى الفلاسفة المشائيين بمعنى العناصر الأربعة : النار والهواء والماء والتراب ، التي تتولد منها المملكات الثلاث .

۳۵ ــ في باب هذا النمط من علم الملائكة ، واجع H.corbin في ... Opéra...
 الجزء الثاني ، ص ١٢٥ وما يليها .

٣٦ ّ ـ يبلغ هذا التوفيق أوج دلالته وأهميته في تفكير بعض حكماء الشيعة المتأخرين ممن دمجوا الحكمة الاشراقية بالتشيع .

ينبغي ألا يتبادر إلى الذهن مع ذلك أن السهروردي يحصر الاتحاد النهائي بالمستوى الملائكي ، عوضاً عن الأخذ بالإتحاد بالذات الالهية . ففي رسالة صفير سيمرُعْ (طهران ، كتانجانه ملني ، مخطوطة رقم ١٧٥٨ ، ص ١١ – ١٢) يقسم أولئك الذين اكتسبوا المعرفة الشهودية إلى خمسة فرق : أولئك الذين يقولون لا إله إلا الله ، وفوقهم أولئك الذين يقولون لا هو إلا هو ، ثم لا أنت إلا أنت ، ثم لا أنا إلا أنا ، وأخيراً أولئك الذين حققوا الاتحاد الأعلى ويقولون : «كل شيء هالك إلا وجه الله ».

۳۸ — حول الطبيعيات ، إرجع إلى H. Corbin ، في ...Opera... الجزء الثاني ، ص ۱۸۷ وما يليها .

٣٩ ــ فيما يتعلق بعلم النفس لدى السهروردي ، راجع نفس المصدر أعلاه ،
 ص ٢٠٣ وما يليها .

عتقد السهروردي أيضاً بوجود عالم خيال منفصل ترحل إليه النفس لتكتسب الصورة التي تظهر بعد ذلك في المخيلة الإنسانية . هذا العالم الأوسط الذي يسمى أيضاً عالم «الصور المعلقة» أو عالم «المثال» ، يتوسط بين العالم المحسوس

وعالم وأرباب النوع»؛ وهو يؤدي دوراً أساسياً في حل عدة مسائل، مثل الخلق والمعاد ، في عقائله كل من السهروردي وابن عربي وملا صدرا . إرجع إلى ، L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi في H. Corbin (باريس ، ١٩٥٨) ، الجزء الثاني .

. ۲۲ه م Opera... ، H. Corbin – الحزء الثاني ، ص ۲۲۵

47 — المعاد لدى السهروردي كما بحثه وعدله ملا صدرا في شروحه على الجزء الأخير من حكمة الإشراق قد عولج في مقال مفصل لـ H. Corbin سوف يظهر في الكتاب Commemoration Volume of Mulla Sadra ، الذي تعتزم طبعة قريباً جمعية إيران ، بكلكتا .

17 — لقد اخترت هذه الرسالة المعينة لأن لها ترجمة وشرحاً حسناً بلغة أوروبية . راجع H. Corbin في مقال P.Kraus أوروبية . راجع le bruissement de l'ai- في Journal Asiatique ، يوليو – سبتمبر ١٩٣٥ ، ص ١٩٣٠ . م. ٨٢ – ١

Geschichte في A. von Kremer في المثال المثال المثال A. von Kremer في المدارة المدارة

L. Massignon 'Salman Pak et les prémices spirituelles — ٤٥ . ۱۱ ص ۱۱ (۱۹۱٤) de l'Islam iranien

27 — بدأ التقارب التدريجي بين مدرستي ابن عربي والسهروردي عن طريق قطب الدين ، هذا التقارب الذي بلغ أوجه في ملا صدرا . كما يجب أن نضيف هنا أن دراسة النور وظواهره الطبيعية قد احتلت مكانة هامة في أوساط أتباع المدرسة الإشراقية . ولعله لم يكن من باب الاتفاق أن أول تعليل صحيح في القرون الوسطى لقوس قزح يرد في شرح كمال الدين الفارسي على كتاب المناظر لابن الهيثم ، فكمال الدين هذا كان تلميذ قطاب الدين الشيرازي ، بحسب أقواله هو ، واستمد هذه النظرية من أستاذه .

للرسة البحوث الوحيدة الجديرة بالتنويه والتي أجريت عن المدرسة الصفوية باللغات الأوروبية قبل بحوث Corbin هي التي قدمها M. Horten ، الذي نشر ، علاوة على دراسته عن السهروردي المشار إليها آنفاً ، كتابين عن ملا صدرا ، Das philo (بسون ، ١٩١٢) ، و Das philo (بسون ، ١٩١٢) ، و Ostesbeweise bei Schirazi (1640) ، الرجع

ايضاً إلى dans l'Asie centrale (باريس ، ۱۹۲۳). وهناك أيضاً الجزء الرابع من كتاب dans l'Asie centrale (باريس ، ۱۹۲۳). وهناك أيضاً الجزء الرابع من كتاب dans l'Asie centrale (باريس ، ۱۹۲۳) حيث يرد ذكر علماء مختلفين Literary History of Persia, E.G. Browne في هذا العصر وإن كان ذلك من وجهة النظر الأوربية ، كما يتوقع المرء في مثل Development of Metaphysics in Persia المناب وكتاب عمد اقبال الفارسية ، هو كتاب له قيمته على الرغم من (لاندن ، ۱۹۰۸) الذي ترجم أخيراً إلى الفارسية ، هو كتاب له قيمته على الرغم من الأعطاء ، بما في ذلك نسبة ظهور البابية إلى مدرسة ملا صدرا . والحقيقة أن الباب كان تلميذ مدرسة الشيخ أحمد الاحسائي الذي كتب شرحاً مناقضاً لأحد كتب ملا صدرا . راجع مقالنا بالفارسية وآشنائي با ملا صدرا ، و ١٥ - ٢٠ . كتب ملا صدرا ، و ١٠ - ٢٠ . في مقال (أي تعرف على ملا صدرا أو الباعه ، إرجع لى H. Corbin ، في مقال (ممشق ، ١٩٥٦) ، وسيد حسين نصر في The School ، في مقال (حمشق ، ١٩٥٦) ، وسيد حسين نصر في of Ispahan ، المناب المنا

٤٩ - فيما يختص بأهمية نهج البلاغة بالنسبة لمدارس الحكمة المتأخرة والترابط العام بين الفلسفة والحكمة والتصوف وبين التشيع ، إرجع إلى محمد حسين طباطبائي في «مُصاحبَاتِ أُستاذ طباطبائي با بُرفسور هانري كُرْبان دَرْبارَه شيعه ، (محادثات الأستاذ الطباطبائي مع البروفسور هنري كربن بصدد الشيعة) ، الكتاب السنوي لمكتب التشيع ، رقم ٢ (قسم - ١٣٣٩) ، ص ١١٩ وما يلهها .

The Development في المسيز واري، إرجع إلى محمد اقبال في The Development من المجاه المجاه والقبل المخاص بالسبز واري of Metaphysics in Persia من المجاه المجاه

أو على الرغم من أن الطريق الذي سلكته الفلسفة الإسلامية وخاصة هذه المدارس الإلهية المتاخرة إلى الهند لم يصبح أكيداً بالضبط بعد ، فإن مدى تأثير عقائد السهروردي وملا صدرا يمكن أن ينقاس بعدد الشروح والتفسيرات التي كتبها مسلمو الهند على آثارهما ، وبعدد مخطوطات هذه الآثار الموجودة في مكتبات الهند ، مثل مكتبة رضا في رامبور ، وخدا بتخش في باتنه ، وبأثرهما على التآليف الهندية المتأخرة في الفلسفة مثل الشمس البازغة ، الذي كان يعتبر على التورماً متناً فلسفياً مختاراً في المدارس الدينية بشبه القارة الهندية. راجع Tara Chand دوماً متناً فلسفياً مختاراً في المدارس الدينية بشبه القارة الهندية. راجع History of بي كتاب Growth of Islamic Thought in India,

وما زالت عقائد السهروردي وملا صدرا (وخاصة الأخير) تدرس في المدارس الإسلامية بالهند، وعلى وجه الخصوص في المدارس الشيعية، كمدرسة المدارس الإسلامية بالهند، وعلى وجه الخصوص في المدارس الشيعية، كمدرسة لكنو ورامبور ، ولو أنها فقدت عدداً من خيرة أساتذتها منذ ١٩٤٧ ، بسبب فقدان الموقوفات وعدم توافر الكتب العربية والفارسية . إرجع إلى «أبو محفوظ معصومي» في مقال «Sadr al-Din al-Shirazi» ، بجريدة Indo-Iranica ، بحريدة 1971 ،

٥٧ – أسند الكرسي الأول إلى «محمود شهابي » المعروف لدى العالم الغربي من خلال مقالته عن الشيعة الاثني عشرية في كتأب Kenneth Morgan، والثاني إلى مهدي إلهي قد شهي ، المعروف جيداً في العالم الفارسي بفضل تفسيره المقرآن وديوان شعره الصوفي وشرحه على فصوص الفارابي وكتابه إلهيات خاص وعام .

أما بخصوص الأساتذة الذين يقومون بتدريس هذه المواد في المدارس ، فتجدر الإشارة على وجه الخصوص إلى السيد محمد كاظم عصار الأستاذ في كل من جامعة طهران ومدرسة سيبه سكالار ؛ والسيد أبي الحسن القزويني ، الذي ربما كان المعلم الأكبر الفلسفة التقليدية اليوم والذي يقيم في قزوين حيث يقوم بربية جماعة صغيرة من التلامذة ؛ والسيد محمد حسين الطباطبائي أعظم أساتذة العلوم المقلية أهمية في قيم ، المركز الحالي اللدراسات الشيعية ، وأخصب الحكماء الإيرانيين المعاصرين انتاجاً . إن آثار السيد الطباطبائي تشتمل على الأجراء الثلاثة وأصول فلسفه » مع شرح مرتضي منظهري ، وعشرين مجلداً في تفسير القرآن باسم والميزان » قد ظهر منها أحد عشر جزءاً حتى الآن ، وإجابات على أسئلة موجهة اليه من قبل Th. Corbin ، طبعت ككتاب سنوي ثان لمكتب التشيع ، كما أنه بعد الطبعة الجديدة لأسفار ملا صدرا مع شروحه الخاصة آلتي تطبع حالياً في طهران .

### ٣ ــ ابن عربيّ والمتصوّفة

١ – إن رفض الأغلبية الساحقة من المستشرقين لهذا الجانب الأساسي من الإسلام ، كجزء من الراث الإسلامي وعنصر جوهري لعقيدته الصحيحة ، هو الذي أبرز الإسلام في نظر الغربيين بصورة جافة وعقيمة مجردة من كل روحية وجمال . وبين القلة المشهورة من العلماء الغربيين الذين سلموا بالأصل القرآني للتصوف يمكن ذكر Margoliouth ، وعلى الخصوص Massignon و Corbin معلم العلماء المشهورين الآخرين أمثال Horten و Nicholson و Arberry و Zaehner ، قد ذهبوا إلى أن أصل و التصوف هندي ، أو أفلاطوني محدث ، أو مسيحي ، أو حي زرادشي ، وهم التحرف هندي ، أو أفلاطوني محدث ، أو مسيحي ، أو حي زرادشي ، وهم بذلك يخلطون إلى حد بعيد بين الصور الظاهرية المستعارة للتصوف وبين التجربة الباطنية والوصول ، الي لا تقوم قط إلا على أساس البركة المنبقة من النبي .

للإطلاع على التصوف كبعد باطني للإسلام، راجع كتاب F. Schuon المفيد،

The Transcendent Unity of Religions of Religions والمترجم عن الفرنسية على يد P. Townsend ، وخاصة الفصل الثالث ، وكتابه P. Townsend يد D.M. الفصل الرابع ، المترجم إلى الانكليزية على يد . M. المذخص الداخصة (نيويورك، ١٩٦٣) ؛ وكذلك R. Guénon ، في مقال L'islam et l'Occident, Cahiers du Sud (باريس، ١٩٤٧) ، ص ١٥٣ – ١٥٩ .

۲ – إرجع إلى أي بكر سراج الدين، في مقال The Origins of Sufism، في The Islamic Quarterly ؛ ٣٠ – ٦٤ (ابريل ١٩٥٦) ؛ وكذلك ميرولي الدين، في The Quranie Sufism (دلمي، ١٩٥٩).

٣ لم يطلق اسم الصوفي في اللغات الإسلامية. على أتباع التصوف ، فقد اعتبر ذلك نوعاً من تجاوز حدود اللياقة ؛ فالصوفي هو من حقق المرام وبلغ درجة

الإنحاد التام . وقد جرت العادة على أن يسمى سالك طريق التصوف بالفقير ( التي أخذت منها كلمة Fakir الانكليزية ) ، أو المتصوف بمعنى من تكون له علاقة بالتصوف ، أو الكلمة الفارسية درويش dervish بالإنكليزية ، وكذلك بعض الأسماء الأخرى المختلفة التي ترتبط بالجوانب المتعددة « للطريقة » .

ع لما كانت الحياة الروحية عبارة عن طريق أصلاً ، فقد سميت الجماعة الصوفية طريقة ، (كما هي الحال في الصوفية الصينية Taoism) أيضاً. وجمع الطريقة طرق ، والسالكون يسمون بأهل الطريقة . فيما يخص الطرق الصوفية ، راجع مقال Massignon عن «Tarika» في Encyclopaedia of Islam عن «Tarika» و الكتابين الهامين لموجود Cappo عن اليف O. Dupont ، تأليف O. Dupont عن « المجزائر ، ١٨٧٩ ) ، و بالحزائر ، ١٨٨٤ ) ، و بالحزائر ، ١٨٨٤ ) .

ه \_ هذه العبارة مقتبسة من الرسالة القشيرية المشهورة (القاهر ، ١٩٤٠) ، ص ٢٠ . راجع أيضاً «The Origins of Sufism» في Islamic Quarterly (ابريل ، ١٩٥٦) ، ص ٥٨ .

7 - جرى جدل طويل بين علماء الدين المسلمين كما جرى بين علماء التصوف الغربين ، حول اشتقاق الكلمة صوفي . واختلفت الآراء فيما إذا كانت مأخوذة من الصوف الذي كان يلبسه المتصوفون القدامى ، أم من الصفاء ، أم من الصقاف ، أم من الصفاف المصلين ، إذ كان الصوفيون يحتلون الصف الأول خلف الإمام ، أم من Sophia اليونانية (وهذا أبعد الأصول احتمالاً لأن Sophia تكتب في العربية بالسين عوضاً عن الصاد) ؛ كما أن هناك أيضاً وجهة نظر بعض العلماء القائلين بأن لفظ صوفي أجل من أن يكون مشتقاً من غيره ، وأن أهميته الأساسية تدل عليها حقيقته من أن أحرف التصوف عددياً مساوية للحكمة الإلهية ، كما يقتضي علم الجفر . إرجع إلى مقال R. Guénon ، بعنوان slamique ، رقم ا أعلاه .

منصوص المعاني المختلفة التي فسر بها الاصطلاح «صوفي » ، إرجم إلى «An historical inquiry concerning في مقال ، R.A. Nicholson the Origin and Development of Sufism, with a List of Definitions Journal of في of Terms Sufi and Tasawuf arranged Chronologically» . ٣٤٨ — ٣٠٣ ص ١٩٠٦) عن ١٩٠٨ عنوال

على الرغم من عدم وجود «تاريخ» كامل للتصوف ، فقد قامت عاولات عديدة لدراسة المدارس الصوفية المختلفة عبر القرون ، والربط بين

مبادئها وطرقها . وأهم هذه الدراسات في اللغات الأوربية، دراسات Massignon، وخاصة Essai sur les origines du lexique technique de la mystique وخاصة musulmane (باريس ، ١٩٥٤) ، الفصل الثالث والخامس حاصة ؛ وأيضاً La passion d'al-Hosayn Ibn Mansour al-Hallaj, martyr mystique de l'Islam (باريس ، ١٩٢٢) ، فهما يحتويان على ثروة من المعلومات الخاصة بالحياة الروحية في القرون الإسلامية الثلاثة الأولى ؛ ومقاله عن التصوف في دائرة المعارف الإسلامية . وكذلك فإن القسم الأول من الدراسة الحديثة ناريس ، L. Gardet و G. C. Anawati لله الريس ) L. Gardet و الريس ) ١٩٦١) ، مخصص لتاريخ التصوف . كما تجدر الاشارة في هذا الصدد إلى آثار العلماء الشهيرين، أمثال R.A. Nicholson ، وخاصة مقالته الواردة في الحاشية رقم ٦ أعلاه ، Studies in Islamic Mysticism (كبردج، ١٩٢١) ؛ The Idea of Personality ؛ (۱۹۱٤ ، نلدن ، The Mystics of Islam) in Sufism ( كمبردج ، ۱۹۲۳) ؛ وترجمته المحشآة لكشف المحجوب للهجويري (ليدن ، ١٩١١). إرجم أيضاً إلى M. Asin Palacios في El Islam cristianizado, estudio del sufismo a través de las obras de Aben Arabi de Murcia (مدرید، ۱۹۳۱) ؛ وE. Dermenghem في musulmans (الجزائر ، ١٩٤٤) ؛ و M. Smith في Studies in Early . (۱۹۳۱ ، نندن ) Mysticism in the Near and Middle East

هناك العديد من تواريخ الصوفيين الهامة ، أو بالأحرى سير وأقوال الأولياء المسلمين ، كتبها الصوفيون أنفسهم . وأشهرها جميعاً طبقات الصوفية للسلمي ، و تذكرة الأولياء للمن الدين العطار، و تذكرة الأولياء لفريد الدين العطار، ونفحات الأندلس لعبد الرحمن جامي .

وقد خصصت دراسات عديدة بالعربية والفارسية لتاريخ التصوف . ومن العربية منها للطيباوي ، التصوف الإسلامي العربي (القاهرة ، ١٩٢٨) ؛ وجبُور عبد النور ، التصوف عند العرب (بيروت ، ١٩٣٨) ؛ وزكي مبارك ، التصوف الإسلامي ، جزءان (القاهرة ، ١٩٥٤) ؛ و البير ن. نادر ، التصوف الإسلامي (بيروت ، ١٩٦٠) . ومن بين الدراسات الفارسية ، دراسة قاسم غنى ، وتاريخ تصوف در إسلام » (طهران ، ١٩٥١) ؛ عدة دراسات بقلم بديع الزمان فروزانفر وجلال همائي عن الرومي والعطار وأعلام آخرين من الصوفية .

A ــ قد تناول هذه الفرة بما فيه الكفاية Massignon في كتابه Massignon ـ ما فيه الكفاية العامل الرابع . . . les origines ...

 بكاد هذا الكتاب يكون مجهولاً في الغرب ، ولكنه في عالم الشيعة يحتفظ باعتباره كأحد الوثائق الأساسية للتعاليم الباطنية الاسلامية . ولقد درسه كثير من الصوفيين الذين أخذوا بتعاليم ابن عربي وكتبوا شروحاً عليه .

۱۰ ــ المحاسبي مؤلف بعض الكتب الباكرة عن التصوف ، مثل كتاب التوهم ، الذي حققه A. J. Arberry (القاهرة ، ۱۹۳۷) ، وكتاب الرعاية ، الذي حققه M. Smith (لندن، ۱۹٤۰) . وهو معروف أيضاً بطريقته في امتحان الضمير . إرجع إلى M. Smith في An Early Mystic of Baghdad; a في Study of the Life and Teaching of Harith b. Asad al-Muhasibi (لندن ، ۱۹۳۵) .

أ الله المنابه بين شطحات البسطامي – وقد شاع اسمه بكسر الباء (أو بضمها) ولكنه منسوب إلى بسطام وتلفظ في الفارسية بفتح الباء – وبين بعض عبارات الفيدا الهندية ، إلى قول R.C. Zaehner ، بأصل هندي لمدرسة البسطامي الصوفية . إطلع على كتابه ، Mysticism Sacred and Profane البسطامي العدها . وعلى الأخص كتابه Hindu and Muslim Mysticism (لندن ، ١٩٦٠ ) ، ص ٩٣ وما بعدها . ولكن العبارات مثل (تكون أنت ذاك) البسطامي ، أو ، tat tvam asi السنسكريتية بنفس المعنى ، عبارات كلية متأصلة في كيان الحقيقة ، فلا تصلح للدلالة على أي اقتباس تاريخي قط .

هناك بطبيعة الحال كثير من الصوفيين الآخرين ذوي الشهرة في هذا العصر مثل رابعة ، ابن كرَّام ، الحكيم الترمذي وأبي سهل التستري ممن يستحقون الإشارة الخاصة، ولقد تناولهم كل من Massignon في كتابه للخامس ، Anawati في كتابهما Gardet و Cardet في كتابهما ۲۱ وما بعدها .

الأول من الحجم الله الفض والعلوم الإسلامية ، إرجع إلى الفصل الأول من الكتاب .

۱۳ ــ لقد حقق هذا المرجع الهام عن التصوف الأول R.A.Nicholson (لندن، ۱۹۲۱) .

Noctrine of the Sufis ، بعنوان A. J. Arberry عقیق و ترجمه ( کبر دج ، انکلترا ، ۱۹۳۵ ) .

Studies في كتابه R.A. Nicholson في كتابه in Islamic Mysticism

17 – ارجع إلى Sardar Sir Jogendra Singh في كتابة

Mystics. The Invocations of Shaikh Abdullah Ansari of Herat . (۱۹۳۹، للدن ، ۱۹۳۹).

مدريد Abenmasarra y su escuela, Asin Palacios مدريد الكساسية بالنسبة لعلم الكون ، التي كان لها أثرها في بعض تعابير ابن عربي .

۱۸ - راجع ترجمة H.T. Gairdner لحذا الكتاب (لندن، ۱۹۲٤).

۱۹ = هذه الرسالة الجميلة عن fidele d'amore في الأسلام ، حققها .H. Arither (استنبول ، ۱۹٤۲) .

٢٠ ـ هذا الكتاب من أشهر الأبحاث في الفضائل الروحية ، التي تعبر وجهة النظر الصوفية عنها . وقد ترجمه وشرحه Asin Palacios (باريس ، ١٩٣٣) .

٢١ — نجم الدين المعروف وبوتي تراش ، (صانع الأولياء) كان له اثنا عشر تلميذاً كبيراً اشتهروا جميعاً كمتصوفة . وهو مؤسس المدرسة التصوفية في آسيا الوسطى ، التي يرتبط بها كل من السّمناني وسعد الدين حمويه ونجم الدين الداية ، والتي اشتهرت على وجه الخصوص المعناية التي أولتها لرمزية النور التي استخدمتها للتعبير عن التجارب الباطنية المختلفة الروح . راجع H. Corbin .
في مقال دكانادخارات الباطنية المختلفة المنادة ا

وتعتبر الطريقة الذّهبية ، وهي إحدى الطرق الصوفية الواسعة الإنتشار الّي بقيت حتى الآن ، (ومركزها شيراز) فرعاً من الكُبْرُوية .

۲۲ ــ دوره يمكن أن يقارن من نواح كثيرة بدُور شانكارا Shankara في الديانة البرهمية .

٧٣ ــ لقد وردت سيرة ابن عربي في جميع التواريخ المعروفة وكتب السير في القرون المتأخرة تقريباً ، مثل نفح الطيب ، للمقري ؛ وبستان العارفين ، للنووي ؛ وتاريخ الإسلام ، للذهبي ؛ والواني بالوفيات ، للصفدي ؛ ومرآة الجنان ، لليافعي ؛ والبداية والنهاية ، لابن كثير ؛ والطبقات الكبرى ، للشعراني ؛ وشدرات الذهب ، لابن العماد ؛ وطرائق الحقائق ، لمعصوم عليشاه . وهناك أيضاً سير لابن عربي كتبها بعض من تلاميذه حاولوا الدفاع عن أستاذهم ضد الإتهامات التي وجهت اليه من قبل بعض الفقهاء . ومن أقدمها مناقب ابن عربي لابراهيم البغدادي ، الذي حققه صلاح المنجد (بيروت ، ١٩٥٥) مع قائمة للمصادر الخاصة بابن عربي أوردها المحقق في المقدمة .

وأما الكتب التي تدور على حياته في اللغات الأوربية ، فهناك الكتاب الجدير بالذكر لـ El Islam cristianizado ، Asin Palacios الذي يقتصر على دراسة حياة ابن عربي ومنهج السلوك ، والذي جمع فيه المؤلف التفاصيل اللازمة من المراجع القديمة المختلفة . إرجع أيضاً إلى H. Corbin ، في Nicholson R.A. وما بعدها ؛ و Trice dans le soufisme d'Ibn Arabi ، في مقال «The Lives of Umar Ibnul-Farid and Ibnul-Arabi» ، في مقال «The Lives of Umar Ibnul-Farid and Ibnul-Arabi» ، الذي في مقال «AY٤ -- V٩٧ ، من المدين من شذرات الذهب الخاص بهذين الشيخين . وقد ترجم Vidas de Santones Andaluces بدوره رسالة القدس لابن عربي بعنوان Vidas de Santones Andaluces نفسها ، فظهر امدريد ، ۱۹۳۳) ، حيث وصف حياة الشيخ الروحية بكلماته نفسها ، فظهر جانباً من جوانبه غالباً ما ينساه من يقتصر على التعرض لدراسة آثاره الميتافيزيقية . هناك أيضاً بعض الكتب الحديثة بالعربية عن ابن عربي . مثل كتاب ت.

عبد الباقي سرور ، ابن عربي (القاهرة ، ١٩٥٥) ؛ وعمر فرّوخ ، التصوف في الاسلام (بيروت ، ابن عربي اللذي يدور فصل مهم منه على محيى الدين . ٢٤ ــ الفتوحات المكية (القاهرة ، ١٣٢٩ه) ، الجزء الأول ، ص ١٥٣ ــ ١٥٤. وقد ترجمت هذه الفقرة إلى الاسبانية . Asin Palacios ، في Corbin ، في Corbin ، في

٢٦ – لا بد أن تكون هناك علاقة أساسية على أية حال لابن عربي مع ابن العريف ، وعن طريقه مع ابن مسرة ؛ مع أنه لا يمكن «رد" » كل عقائد ابن عربي إلى عقائد هذين السلفين . وعلى كل ، فمن المعروفأنه صادق عبد الله ابن غزال تلميذ ابن العريف ، وكان له ميل قطعي إلى المدارس الصوفية المختلفة المرتبطة بألمرية .

Pl Islam cristianizado ، في Asin Palacios ، ص ۴۱ ، الرجع لى Asin Palacios ، في L'imagination créatrice ، ص ۴۱ ، حاشية رقم ، و ۲۷ ، حاشية رقم ه ۱ .

٢٨ – في هٰذه المدينة ، التي ولد فيها ابن عربي «ولادة ثانية»، ألتف قبل

رحيله عنها « مواقع النجوم » ، الذي يحتمل إلى حد بعيد أن يكون كتابه الأول ، حيث شرح المستويات المختلفة للمعنى المتضمّن في الفرائض الدينية .

ولها ارتباط وثيق بشخصية الخضر (ع) شخصية هامة في النظام الروحي الإسلامي ، ولها ارتباط وثيق بشخصية اليَاس النبي الذي رفع إلى السماء ، وبمجموعة القصص Elie et son ؛ في L. Massignon ، في Lides carméli ، بكتاب -taines : Elie le prophète (باريس ، ٢٥٦ ) ، الجزء الثاني ، ص ٢٦٩ – ٢٦٩ ) ، الجزء الثاني ، ص ٢٦٩ – ٢٩٥ ، ودراساته العديدة التي ظهرت على مر السنين في ial-Khadir ، بقلم ما .islamiques ، ارجع أيضاً إلى مقالتي « al-Khadir » و « Encyclopeadia of Islam ، في Wensinck .

وللراسة أينقونية للخضر، راجع مقال Khadir and the fountain of life, in the tradition of Persian and فلا Mughal art ، العدد الأول ، ص ١٧٣ – ١٨٢ (١٩٣٤). Ars Islamica في Mughal art ، فقد تلاقى مع حال لابن عربي اتصال بالشخصيات البارزة في زمانه ، فقد تلاقى شخصياً مع بعضهم مثل السهروردي والشاعر الإيراني أوحد الدين الكرماني ، كا راسل آخرين مثل ابن الفارض وسعد الدين الحموية وفخر الدين الرازي . وقد ترجم كتاب ابن عربي إلى فخر الدين، الذي ينصحه فيه بالتخلي عن الدراسات النظرية وبالبحث عن العرفان ، إلى الفرنسية أخيراً على يد M. Vâlsan ، في الخلاك تعربه الموقد ترجم كتاب ابن عربي إلى فخر الدين، الذي ينصحه فيه بالتخلي عن الدراسات النظرية وبالبحث عن العرفان ، إلى الفرنسية أخيراً على يد Tretudes Traditionnelles ، في مجلة Epître adressé à l'Imam Ar-razi» ، وي الموقد من العربة المسلم وسبتمبر – أكتوبر ١٩٦١) .

٣١ ـ يقوم المحقق السوري عثمان يحيى منذ السنوات القليلة الماضية ببحوث جدية حول آثار ابن عربي ، وقد وفق بالفعل إلى بعض الاكتشافات الهامة في بعض مكتبات تركيا . أما كتابه المرتقب L'histoire et la classification de بعض مكتبات تركيا . أما كتابه المرتقب l'oeuvre d'Ibn Arabi ، فسيكون بالغ الأهمية من حيث القاء الضوء على هذا الموضوع الذي لا يزال غامضاً حى الآن . (وقد ظهر هذا الكتاب سنة ١٩٦٤) .

٣٢ ــ الشعراني ، كتاب اليواقيت (القاهرة ، ١٣٠٥) ، المبني على الفصلين ٨٩ ــ ٢٢ من الفتوحات . راجع Corbin ، في ٢٤٨ من الفتوحات . و٢٠ من كلام ابن عربي هذه القطعة وغيرها من القطع التي تبين كيف (أوحي) هذا الكتاب إليه .

T. Burckhardt J Die Alchemie باب كتاب كتاب الباب اللباب اللباب

musulmane d'après Mohyiddin ibn Arabi (باريس ، ١٩٥٠) ، الذي يبين كيفية اندماج علوم الكون الإسكندرانية في وجهة نظر العرفان الإسلامي ، وكيف أن الكون الذي يعيش فيه المسلمون أيضاً ، قد أُخذ عن الوحي ، واتخذ شكلاً اسلاماً .

٣٤ ــ طبع الفصوص مرات عديدة بلغته الأصلية (العربية) وأدق الطبعات التي سنرجع إليها من الآن فصاعداً هي طبعة أي العلا عفيفي (القاهرة ، ١٩٤٦). وفيها جمع المحقق فصولاً قيمة من الشروح الشهيرة على الكتاب لإيضاح المتن وقد ترجم بوضوح تام على يد T. Burckhardt ، بعنوان لا حد ما بالانكليزية بعنوان مع شروح مفيدة جداً. وللكتاب أيضاً ترجمة بتصرف إلى حد ما بالانكليزية بعنوان . ١٩٢٩) ، بقلم خواجه خان .

لقد كتبت شروح عديدة على الفصوص . وأشهرها شروح صدر الدين القونوي، عبد الرزاق الكاشاني ، داود القيصري ، عبد الغني النابلسي، بالى افندي وعبد الرحمن جامي ، وجميعهم من مشاهير متصوفي القرون المتأخرة . ولا يزال يدرس في العالم الإسلامي حيثما يزدهر التصوف ويجب أن يعتبر المتن في باب العرفان .

إِنْ «لُوايح» جامي المترجمة على يد E. H. Whinfield و ميرزا محمد القزويني (لندن ، ١٩١٤) ، هو شرح على الفصوص أيضاً وتلخيص لمبادئه الأصلية .

٣٥ \_ راجع الفصوص ، ص ٤٧ .

٣٦ ـ لقد بسطت الرمزية العميقة لعنوان هذا الكتاب بسطاً تاماً في مقدمة كتاب La sagesse des prophètes ، Burckhardt . ص

٣٧ ــ نشرت هذه الكتب الثلاثة مع مقدمة وترجمة مختصرة بالألمانية على يد H.S. Nyberg ، في كتابه Kleinere Schriften des Ibn al-Arabi (ليدن، ١٩١٩) .

٣٨ ــ ومع ذلك فإن تفسير القرآن المطبوع باسمه في القاهرة ، هو لتلميذه
 عبد الرزاق الكاشاني .

٣٩ ــ لابن عربي عدد كبير من الآثار في كل من هذه الأبواب، حتى ليستحيل اعطاء فكرة عن مدى تآليفه دون تحصيص دراسة مفردة لها

ع. آ ـ ترجم هذا الكتاب إلى الانكليزية R. A. Nicholson (لندن، 1911) .

11 - كان ابن الفارض، صاحب الخمرية الشهيرة (راجع L'Eloge du علم المحمرية الشهيرة (راجع L'Eloge du علم المحمل المحم

ابن الفارض ذات مرة يستأذنه في كتابة شرح على تاثيته ، فأجابه ابن الفارض أن الفتوحات في حد ذاته شرح لها ، ومؤلفه ليس في حاجة لأن يكتب شرحاً آخر . ٤٢ - يبلغ من صحة هذا القول أن كثيرين من أتباع مدرسة ابن عربي قد وضعوا قواميس لاصطلاحاته ، الّي أصبحت فيما بعد مصطحلات الصوفيين المتأخرين . وأشهرها على الخصوص اصطلاحات الصوفية للكاشاني شارحه المشهور ، والتعريفات للجرجاني . راجع الجرجاني ، Definitiones: Accendunt definitiones theosophi Mohii ed-din Mohammed Ben Ali vulgo Ibn Arabi dicti ، تحقيق G. Flugel (ليبزغ ، ١٨٤٥). وأيضاً كتاب La sagesse des prophètes ' Burckhardt ' حيث توجد مجموعة من الاصطلاحات الصوفية الخاصة مع شرح لمعانيها وترجمتها بالفرنسية. 47 ــ لقد تناول « مصادر » ابن عربي Asin Palacios في الجزء الثاني من كتابه El Islam cristianizado و مقدمة كتابه Kleinere ... Schriften ؛ وفي حواشي وملحقات بعنوان ( Schriften ؛ (Abenarabi) كتاب L'imagination créatrice.. 'H. Corbin؛ وفي ضميعة أبو العلا عفيفي لكتابه \_The Mystical Philosophy of Muhyid-Din Ibnul Arabi (گبر دج ، ۱۹۳۹ ).

النسبة لأهميته وأثره . وتمكن الاشارة إلى دراسة عفيفي المعروفة ، The Mystical بالنسبة لأهميته وأثره . وتمكن الاشارة إلى دراسة عفيفي المعروفة ، المعتملة والمستحقة والمستحقق المعتملة والمستحقة المعتملة المعتملة المستحقة المعتملة المعتملة المحتملة والمحتملة المحتملة المحتملة والمحتملة المحتملة والمحتملة والمحتملة والمحتملة والمحتملة المحتملة المحتملة المحتملة المحتملة المحتملة المحتملة المحتملة والمحتملة والمحتملة والمحتملة المحتملة ا

المرجم Introduction to Sufi Doctrine ' T.Burckhardt إن كتاب D.M. Matheson (الاهور، ١٩٥٩) ، لذو أهمية فاثقة بالنسبة لدراسة

عقائد ابن عربي . فهو ، وإن كان في الواقع مدخلا للفصوص ، إلا أنه مقدمة للتصوف عموماً ؛ وكذلك ترجمته ومقدمته ، للإنسان الكامل De l'homme (لعبد الكريم الجيلي (ليون ، ١٩٥٣) ، الذي يتناول فيه عقائد ابن عربي تتاولاً منظماً أحد الصوفيين العظام في القرون اللاحقة . وهناك أيضاً دراسات عديدة لابن عربي مع ترجمات لآثاره بقلم M.Vâlsan ، ظهرت في مجلة Etudes Traditionnelles منذ سنة ١٩٤٨ .

43 \_ يقول ابن عربي عن الفتوحات أنه كسائر كتبه الأخرى لا يتبع المنهج المتبع في كتب الآخرين ، فجميع المؤلفين يكتبون تحت تأثير ارادتهم الخاصة حتى ولو قالوا أن حريتهم تابعة للأمر الألمي أو واقعة تحت الهام ما يتخصصون فيه من العلوم . ومن ناحية أخرى فان المؤلف الذي يكتب تحت أمر الالهام الإلهي يسجل عادة أشياء لا تمت الى موضوع الفصل الذي يتناوله بأية صلة . وذلك قد يبدو في نظر القارىء اللامتدين بمثابة اقحامات متقطعة ، وهي عندي تتعلق بصميم الفصل ، حتى ولو كان ذلك لسبب يجهله الآخرون .

الفتوحات الجزء الأول، فصل ؛ ؛ Ri Islam, Asin palacios; ؛ فصل كا الفتوحات الجزء الأول، فصل كا الكناس در الفتوحات المخزء الأول، و Cristianizado ، ص ١٠١، و مر ٥٩ .

47 ــ « إن مثل هذه التفرقة (بين الإلهيات والفلسفة) ، قد يبدو بلا أساس بالنسة لمن اعتادوا النظر إلى الإلهيات على أنها فروع من الفلسفة ... وحتى نحدد بوضوح الفرق بين المنهجين المشار إليهما ، نستطيع أن نقول إن الفلسفة تنبع من الفكر ، وهو طاقة فردية بحت ؛ على حين أن الإلهيات ليس لها منبع غير العقل». The Transcendent Unity of Religions ، F. Schuon

ا إن عقيدة إلهية ما عبارة عن تجمعًد حقيقة كلية في الذهن وإن نظاماً فلسفياً ما هو محاولة عقلية لحل مسائل معينة تطرح علينا ؛ والمفهوم « مشكلة » فقط بالنسبة Spiritual Perspectives and Human Facts ( F. Schuon . بلحهالة معينة » . D.M. Matheson ( لندن ، ١٩٥٤ ) ص ١١ .

44 ـــ لدراسة هذه المسألة في جوَّ ديني مخالف تماماً ، هو جو البوذية التيبتية ، راجع The Marriage of Wisdom and Method» ، M. Pallis بمجلة ، (اجع ۲۲۰ - ۱۹۲۱ (يناير – فبراير ۱۹۲۱) .

٤٩ ــ ١ أن نعيش في الأفكار يعني أن نستبدل دوماً مجموعة من المفاهيم
 بمجموعة أخرى . وفي الاستدلال تبلى المفاهيم وتنحل ، دون إمكان استبدالها ،

على هذا المستوى ، بشيء أفضل . وليس أضر من إبلاء الحقيقة هذا من قبل الذهن ، فكأن الأفكار الحقيقية تنتقم من كل من يحصر نفسه في التفكير بها ... والتحدلق الذهني ، الذي يتلاعب دائماً بالمفاهيم دون أن تكون له القلوة أو الرغبة في الوصول إلى نتيجة قطعية ، ليس له أي علاقة قط بالنبوغ النظري , أضف إلى ذلك ، أن التعابير عن هذا النبوغ ( كما هي الحال لدى ابن عربي) تبدو ساذجة أمام هذا التحدلق ، الذي يناقض الحدس العقلي كما يناقض إبليس تبدو ساذجة أمام هذا التحدلق ، الذي يناقض الحدس العقلي كما يناقض إبليس القلل . Spiritual Perspectives and Human Facts ، F. Schuon ، س

لا إن الحقيقة الإلهية هي في نفس الوقت المعرفة والوجود . ومن يحاول الإقتراب من هذه الحقيقة عليه أن يقهر ، لا الجهل وعدم الوعي فحسب ، بل عليه أن يتحرر من ربقة العلم النظري المحض وما شابه ذلك من المطالب وغير الحقيقية ، مما يؤثر عليه . لهذا السبب أكد كثير من الصوفيين بما فيهم أبرز ممثلي العرفان كمحبى الدين ابن عربي وعمر الخيام ، على أسبقية الفضيلة وحصر الذهن ، على التحصيل الفكري . إن المفكر الحقيقي أول من يدرك الطبيعة النسبية للتعابير النظرية جميعاً . والجوانب العقلية للطريقة تتضمن كلاً من دراسة العقيدة والارتفاع عن ذلك عن طريق الحدس . فلو أن الخطأ استبعد بدقة ، فإن الذهن (وهو في نفس الوقت أداة الحقيقة و بمعنى ما حد الها) لا بد وأن يتلاشي في التأمل الاتحادي ، T. Burckhardt ، ص ١٠٣٠ .

 لا يمكن بعث الحياة في كثير من العلوم والفنون الدينية التي تبدو متخلفة للذهن الحديث ، فتصبح قادرة على إعطاء المعاني المحتواة في الأشكال الدينية التقليدية ، إلا عن طريق تبين فحوى علم الرموز .

١٥ ــ لقد دلت الدراسة العميقة لرموز الأديان المختلفة في الشرق والغرب في القرون الوسطى وعند شعوب ما قبل التاريخ ، التي قام بها علماء مثل . A.K. لوردن الوسطى وعند شعوب ما قبل التاريخ ، التي قلم على حقيقة هذا القول التي لا نزاع فيها .

وَ آثاره وَحَاصَة فِي H.A. Wolfson بَكَلَّ قَدْ وَضَّعَ H.A. Wolfson بَحَلَّمُ فِي آثاره وَحَاصَة فِي آثاره وَحَاصَة فِي آثاره وَحَاصَة فِي آثاره وَحَاصَة فِي Processes of His Reasoning ( كَبردج ، ١٩٤٨ ، الجزء الأول الفصل الثالث والرابع ) كانوا على سنن واحد في رفع الله أو الوجود المحض فوق الجوهر . فكيف إذن يستطيع المتصوفون ، الذين يعتقدون أن الذات الإلهية التي تسمو حتى على الوجود ، القول بأن لله جوهراً يشارك العالم فيه ؟! راجع

T. Burckhardt ، الفصل الثالث . A.K. Coomaraswamy ، الفصل الثالث . وارجع أيضاً إلى A.K. Coomaraswamy ، في مقال Pantheism, Indian and ، ١٩٣٧ ، ٢٥٢ – ٢٤٩ ، ١٩٣٧ ، ٢٥٢ – ٢٤٩ ، ١٩٣٧ ، ٢٥٢ – ٢٤٩ ، ١٩٣٧ ، ٢٥٠ – ٢٤٩ . التصوف تماماً .

وه \_ لقد عالج فكرة التصوف الطبيعي J. Maritain ، في بحثه التصوف الطبيعي Quatre essais sur ، في كتاب ence mystique naturelle et le vide ، في كتاب l'esprit dans sa condition charnelle وباريس، ١٩٥٦)، الفصل الثالث ، و O. Lacombe لا معنف عدة دراسات مخصصة للبرهمية مثل O. Lacombe في عدة دراسات مخصصة للبرهمية مثل العالم (١٩٥١) . ولقد المحالم في التصوف بنوع خاص على يد R.C. Zaehner ، و ما يليها . وخاصة في التصوف بنوع خاص على يد R.C. Zaehner ، ص ٩٠ وما يليها .

الفصل بعث عميق لهذه المسألة ، راجع F. Schuon ، في الفصل «Is There a Natural Mysticism?» في كتابه Enosis, Divine Wisdm ، في كتابه G.E.H. Palmer راجعة رجمة G.E.H. Palmer ( لندن ، ١٩٥٧ ) ، الفصل الثالث .

ه ... نتحاشى بوجه عام استعمال الإصطلاح mysticism، نظراً لمعناه المبهم في الانجليزية . فإذا استعمل بمعناه الأصلي ، أي و فهم الأسرار ، ، وميز بين معانيه الأخرى (كما يميز في الألمانية بين Mystik و Mysticismus) ، صبح أن يطلق على التصوف لفظ Islamic Mysticism

"Ttanslation of an Arabic Manuscript.. 'T.H. Weir في ترجمة Ttanslation of an Arabic Manuscript.. 'T.H. Weir بي ترجمة الصفحة ٨٠٩ . وفيما يتعلق بالوجود المستقل للمخلوقات ، يكتب ابن عربي : «ويستوى وجود الأشياء المخلوقة وعدم وجودها . وإذا لم يكن ذلك كذلك، فلا بد بالضرورة من حدوث شيء جديد لم يكن (قبلا) في وحدته (تعالى). وهذا نقص ، ووحدته تتعالى عن ذلك علواً كبيراً ! ١ » (نفس المرجع ، ص

.  $(\lambda 1 \lambda - \lambda 1 \forall$ 

هذا هو المحور الأساسي للفصوص كما نجد في الفصلين الأولين
 اللذين يلخصان عقائد ابن عربي .

99 – لقد وضح Burckhardt وجهة النظر هذه توضيحاً تاماً في مقدمته لكتاب La sagesse des prophètes ، ص ٩ – ١١. إن استعمال الصيغ المتناقضة والبيانات المتقطعة التي تتصل بروح العرب البدوية ، من حيث تأكيدها على الجوانب المتقطعة للأشياء ، يرد تكراراً في كتابات ابن عربي .

٦٠ ــ هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم ،، الآية
 ٣ السورة ٥٧ .

١١ – لقد نظم ووسع مدى الاصطلاحات: أحدية ووأحدية وغيرهما ، التي استعملها ابن عربي وسواه ، حتى استوعبت وصف جميع مراتب تنزل المبدأ وتعينه ابتداء بالذات المتعالية وانتهاء بدنيا الصور الحسمانية ، جماعة من الصوفيين المتأخرين المنتمين إلى هذه المدرسة كالجيلي وجامي .

ن T.Burckhardt ن ن T.Burckhardt ب ن T.Burckhardt من ٦٢ .

٦٣ ــ إن الشهادة في هذا الجانب الثاني تحوّل جميع الصفات الثبوتية جميعاً إلى أمر إلمي، وهكذا «فلا جمال إلا الجمال» و «لا خير إلا الخير» وهكذا .
 داجع F. Schuon ، في مقال «Shahadah et Fatihah» ، في مجلة Le Voile ، في مجلة ١٩٣٣ ) .

75 ــ وأما الأسماء الالهية ، فهي محدودة عدداً بالضرورة ، لأنها ليست شيئاً آخر غير الصفات وقد حصرت في أنواع أساسية معينة ، ثم وضعت عن طريق الكتب المقدسة كوسائل لاستدرار النعم أو الألطاف التي يمكن التماسها T. Burckhardt ص ٦٣

9 - Anawati و Gardet في Anawati من ١٥ . و Gardet في Anawati من ١٥ . و ٦٦ لقد عوبلت الجوانب المختلفة للانسان الكامل في جميع اثار ابن عربي تقريباً، ٦٠ لقد عوبلت المسياً على هذا المفهوم و كتا بشجرة الكون الذي ترجمه مع حواشي A. Jeffery ، ١٠ في مجلة Studia Islamica (ليدن) ، ١٠ : ٣٤٠٤٧ و هو ١١٠ : ١٣ ا ١٠٠ ( ١٩٥٩ ) أيضاً ، مخصص لعقيدة الانسان الكامل . وهو يعتبر منبعاً رئيسياً لدراسة عقيدة الكلمة لدى ابن عربي .

العديث القدسي « كنت كنراً مخفياً فأردت أن أعرف فخلقت الحلق ... » ، يلخص عقيدة الصوفية بالنسبة للخلق والغرض منه . ويقصد بالحديث

القدسى في الاسلام ، مجموعة أقوال النبي (ص) الصادرة عن وحي الهي مباشر ينطق الله سبحانه وتعالى فيها بصيغته المتكلم على لسان النبي. وهذا الضرب من الحديث يشبه إلى حدما القرآن الكريم ، ولو لم يكن جزء منه .

٦٨ ــ ان رمز المرايا مقروناً برمز الانسان الكامل قد الف بينهما محمود التستري
 في وكلشن راز ، تلك القصيدة الملهمة التي تلخص هاتين القصيدتين في أبياتها الآتية ،
 بأوضع واجلى عبارات يمكن العثور عليها في الآثار الصوفية :

العدم هو المرآة ، والعالم الصورة ( صورة الانسان الكامل ) ، والانسان كعين الصورة التي فيها يختفي الفرد .

أنت عين الصورة و ( هو ) نور العين ،

من ذا الذي استطاع أن يرى بعينه ما به الاشياء ترى ؟

( اي ، العين ذاتها ) .

أصبح العالم إنسانا والانسان عالماً .

ولا بيان أوضح من هذا .

وهناك ترجمة انكليزية تختلف الى حد ما بقلم E. H.Whinfield ، ي ترجمته المعروفة باسم Gulshan-i Ras, the Mystic Rose Garden ( لندن . ۱۸۸۰ ) الفقرات ۱٤٠ – ۱٤۲ .

روف الألفباء، يعني حروف الله القرآنية المقدسة ترمز عند ابن ابن عربي وسواه من الصوفيين الى الأعيان الملكوتيات أو الممكنات التي تجلت في العالم كما تجلت في القرآن. راجع «Du mystère des lettres» ( بأريس ، الحراء La quintessence de la philosophy de Ibn-i Arabi ( بأريس ، الجزء ١١ .

٧٠ ـ ، لا تكرار في التجلي ،

فيه ا يختص بتجدد الحلق في كل لحظة ، الذي يرتبط تماماً بفعل التحقق ومواضيع التأمل Burckhardt 'The «renewing of: راجع creation at each instants ، الفصل Introduction to Sufi Doctrine في creation at each instants ، الفصل الرابع ؛ و H. Corbin ، في ...L'imagination cratrice ، ص ١٤٩ وما بعدها .

V۱ — يورد Burckhardt في كتابه Burckhardt المفحة ١٠٨ ، صورة بيانية تلخص نظام علم الكون الواردي الفتوحات. إن نظام علم الكون القرآني لدى ابن عربي وغيره من الصوفيين، يقوم أساسياً على آية الكرسي السورة البقرة ، الآية ٧٤٤ .

٧٧ ــ لقد عبر كثير من الصوفييين عن علم الكون باصطلاحات رمزية مستمدة

من حروف الألفباء العربية ، أو من الاسماء الالهية ، التي يرتبط معناها الباطني ارتباطاً تاماً بشكلها ، اذا ما كتبت بالحط العربي . مثلا في الفتوحات يجمع ابن عربي بين الرمزية الفلكية وبين علم الأسماء والحروف ، وذلك بان يجعل كل منزلة من المنازل القمرية الثمانية والعشرين مقابلة لحرف من حروف الألفباء الثمانية والعشرين ، وكل كوكب سيار لواحد من الأنبياء ، وكل منطقة من البروج لصفة من الصفات الالهية ، وعليه ، يصبح العالم و مسلماً ه ، وتظهر حركة الأفلاك كعملية ينفذ نور الوجود من خلالها الى العالم كله بواسطة الصفات الالهية ، التي توزع نوره . وهذا التراوج بين علمي الكون الإسلامي والهرمسي لدى ابن عربي قد بحثه بصورة مفيدة Burckhardt في كتابه Burckhardt و طوي دلك المعالم عربي قد بحثه بصورة مفيدة Burckhardt في كتابه طوري المعالم المعلم المعالم المعا

La mystique musulmane في كتاب Anawati est gardet سي التفكر التي ص ٢٣٢ – ٢٣٣، حيث يربط المؤلفان بين هذه التعينات وبين احوال التفكر التي يبلغها المرء عن طريق الدعاء ، كما لحص ذلك ابن عطائفالاسكندري. راجع أيضاً Burckhardt, Introduction to Sufi Doctrine

«Translation of an Arabic Manuscript...» ، T. H. Weir – ۷۶

 ٧٥ ــ هذا القول المشهور أحد الأربعين حديثاً قلسياً ، التي يقوم عليها معظم النظرية الصوفية وتطبيقها ، والتي تحتوي على لب التعاليم الباطنية النبي .

فيما يتعلق بعقائد ابن عربي عن الاتحاد راجع Burckhardt في Introduction في to Sufi Doctrine وخاصة الصفحة ٩٤ ، حيث أورد هذا الحديث وشرح .

٧٧ — إن التدرج في جعل الدعاء باطنياً ، حتى يصبح دعاء قلبياً ، وحتى كلا — إن التدرج في جعل الدعاء باطنياً ، حتى يصبح دعاء قلبياً ، وحتى يكتسب في حال تحققه قوة خلاقة ، أمر أساسي بالنسبة التصوف ، وقد عالج Corbin يكتسب في حال تحققه قوة خلاقة ، أمر أساسي بالنسبة التصوف ، وقد عالج الخلاقة ، وقوة المتخيلة الخلاقة ايضاً ، في عند الصوفيين ، وقوة القلب الخلاقة ، وقوة المتخيلة الخلاقة ايضاً ، في هذه الدراسة القصيرة سوف يفقد شرح المعنى التخيل وعناصر أخرى من عقيدة ابن عربي متعلقة بعلم النفس . هذا الجانب من تعاليمه ، علاوة على كونه قد شرح في آثار Asin Palacios و Corbin ، قد درسه أيضاً Actes du XIV في ، الحزء الثالث ( باريس ، بالحزء الثالث ( باريس ، الحزء الثالث ( باريس ،

١٩٠٧ ) ، وفي عدة من دراساته الأخرى المخصصة لابن عربي .

٧٨ – إنَّ مغزى الدَّعاء في كل أشكاله ، واثره في التجلي ، ليوضح أنه مهما قصد بعقيدة وحدة الوجود المتعالية عند ابن عربي، فليس لها أدنى صلة بالتوحيدية الفلسفية (monism) التي كثيراً ما تقرن بها .

٧٩ – الفصوص ، ص ٦٢ و La sagesse des prophètes ص ٥٤- ديث يكتب ابن عربي أيضاً في هذا الفصل عن وكلمة شيت، ان الإنسان اذ ينظر الى المرآة العادية يدرك أنه يستطيع أن ينظر الى سطح المرآة دون أن يرى صورته شخصياً ، أو ينظر الى صورته ولا يرى السطح . وهذا يصدق بالتالي على مشاهدة الله تعالى : فالصوفي يشاهد الله فيما لو لم و ير ، ماهيته الشخصية ، في الله ، ولكنه لا و يرى ، الله منفصلا . ثم يضيف أن المرآة هي الرمز الأكمل للعلاقة بين العالم والله ، ومشاهدة الانسان لله. وأن الله خلق المرأة خصيصاً حتى يتمكن الإنسان من ادراك هذه العلاقات التي لا يمكن التعبير عنها على أي وجه آخر .

٨٠ - كثيراً ما يشير جلال الدين الرومي ايضاً الى وحدة الأديان ولديه كثير من القصص في كتاب فيه ما فيه وكذلك في المثنوى، تدل على وحدة المحتوى الباطي لحميع الرسالات السماوية اذا تجاوزنا المستوى الشكلي .

^ ^ ^ \_ ازدهر الإسلام في ذلك الوقت ، شيمة الآديان الأخرى ، في عالم منفصل كان بمثابة العالم كله بالنسبة اليه ، فلم تكن هناك حاجة كما هي الحال اليوم لتطبيق مبدأ عالمي الرسالة على نظائر معينة ودراسة التفاصيل . راجع F. Schuon في The Transcendent Unity of Religions ، حيث عوجلت هذه المسألة من جميع وجوهها .

٨٣ – ترجمان الأشواق ( بيرو ت ، ١٩٦١ ) ، ص ١٤٠ يجب أن ينظر الله استعمال كلمة الحب في هذه القرينة وما يشابهها على أنها الجانب المتحقق للعرفان . إن الروحانية الإسلامية في أساسها عرفانية ، ولكنها عرفان يقترن دائماً بالحب ويمتليء بعبيره . وعندما يقابل الصوفيون الحب بالمعرفة ، فانهم يقصدون بالأول الحكمة المتحققة ، وبالثانية مجرد المعرفة النظرية التي لم تدخل في طور عملي بالأول الحكمة المتحققة ، وبالثانية مجرد المعرفة الشهود ، قد عورضت بمدرسة ابن عربي ، وحدة الوجود . ولكن ، حتى أعضاء هذه المدرسة (وحدة الشهود) قد عربي ، وحدة الوجود . ولكن ، حتى أعضاء هذه المدرسة (وحدة الشهود) قد الثروا بالحكيم الأندلسي . راجع ميرولي الدين في مقاله Reconciliation between تأثروا بالحكيم الأندلسي . راجع ميرولي الدين في مقاله Shuhdat al-Wujud and the Mujaddid's Wahdat al- ( ١٩٥١ ) .

مثل صدر الدين ، في و تعليقاته وحواشيه و على انشرق وأهمية شخصيات مثل صدر الدين ، في و تعليقاته وحواشيه و على الدين ، في و تعليقاته وحواشيه و على الدين الدين المرة المناسبة أيضاً سيدحسين نصر في المرة الأولى على يد سيدي سليمان المناسبة كتب Institut Franco-Iranien في سلسلة كتب Institut Franco-Iranien في سلسلة كتب

٨٦ – هذه الشخصيات التي ليس لها حظ كبير من الشهرة ، والتي لها أهميتها في الحياة العقلية والروحية اللاحقة في ايران ، قد درست للمرة الأولى في الغرب من قبل Corbin في بعض كتاباته وثل herméneutique Soufie iranienne ، وفي دراسات أخرى جديدة له عن الشيعة ظهرت على مدى السنين في مجلة Eranos Jahrbuch وكتبه المذكورة في الفصل الثاني من هذا الكتاب ، وفي مقاله الأخير عن حيدر الاملى ، الذي ظهر في كتاب Mélanges Massé ، (طهران ، ١٣٤٢)

٨٧ ــ إن سرعة اندماج عقائد ابن عربي بالتشيع الآثي عشر ، ليطرح المسألة الهامة ، مسألة العلاقة الممكنة بينه وبين التشيع ، التي تأمل فيها عدد من الشخصيات الشيعية خلال القرون . من المعروف ان ابن عربي كان سنياً من الناحية الشرعية ، ومع ذلك فقد كتب رسالة عن الأثمة الاثني عشر نالت تقديراً فائقاً لدى متصوفي الشيعة ، كما أنه يتحدث في الفصل ٣٦٦ من الفتوحات عن المهدي (ع) وشروط رجعته بعبارات تتفق مع المصادر الشيعية المتداولة . إن التصوف إساسياً يتعالى عن التفرقة بين شيعي وسني الاسلام ، ولكن هناك لدى ابن عربي بالاضافة إلى تلك المبادىء الكملية المعترف بها لدى الباطنيين من شيعة وسنة ، عقائد ذات خصائص شيعية تدور على الامامة وأمور أخرى متعلقة بها ، مما يجعل مسألة علاقاته الممكنة بالتشيع مسألة مستعصية الحل .

Dante لقد درس أثر الاسلام وخاصة عقسائد ابن عربي عسلي محلل الاسانية الى التعليم من الأسبانية الى Asin Palacios في Asin Palacios ( لندن ، ١٩٢٦) ؛ وفيما بعد H. Sunderland الانكليزية بقلم H. Sunderland ( لندن ، ١٩٢٦) ؛ وفيما بعد Libro della Scala\* e la questione delle fonti arabo-spagnole ( مدينة الفاتيكان ، ١٩٤٩) . وهذا الكتاب يؤيد في معظمه نظريات Asin . Asin

٨٩ – على سبيل المثال، فقد نشرت شروح على الفصوص منذ عدة سنوات بقلم فاضل التوني أحد الحكماء البارزين اليوم في ايران . تحت عنوان ، تعليقه بر شرح فصوص » ( طهران ، ١٣١٦ ) –

• ٩ حول الشيخ التادلى ، راجع مقال محمد التادلى و لاإله إلا الله و الذي ترجمه عبد الرحمن التادلى و R. Maridont في ، Etudes Traditionnelles المدد ٥٣ عبد الرحمن التادلى و R. Maridont في Etudes Traditionnelles ، المترجم مع حواشي بقلم A. Broudier ، في sincérités ، المترجم مع حواشي بقلم ١٩٥٨ ؛ والعدد ٥٩ : ص ٢٧٧-٣٦٣ ) . عدد ٥٩ : ص ٢٧٧-٣٦٣ ) . ولعدد ٥٩ : ص ١٩٥٩ ) . (نوفمبر – دسمبر ١٩٥٨) والعدد ٦٠ : صح ١٩٠٨ (مارس – ابريل ١٩٥٩) . ونوفمبر – دسمبر ١٩٥٩) والعدد ٦٠ : صح ١٩٠٨ (مارس – ابريل ١٩٥٩) . وفي المنازة أحد الأولياء الكبار في هذا القرن ، وقد اتسع نفوذه حتى تعدى حدود بلاده الجزائر التناء حياته وقد طبق اليوم العالم الاسلامي وتخطاه إلى الغرب ، حيث ظهرت عدة أثناء حياته وقد طبق اليوم العالم الاسلامي وتخطاه إلى الغرب ، حيث ظهرت عدة دراسات لسيرته وعقائده راجع A. Berque ، في مقال ١٩٣٦) ٧٧١-١٩١١ ؛ به مقال M. Lings ، A Moslem Saint of the Twentieth Century ولندن ، ١٩٦١) .

ومما تجدر الاشارة اليه اهتمام الشيخ العلوى بدراسة الأديان الأخرى والرغبة في التقارب بين الإسلام والأديان الأخرى في وجه المادية والتجددية العصرية اللتين اعتبرهما عدواً مشتركاً لها .

### المحتويـــات

| 11 | تقديم                          |
|----|--------------------------------|
| 14 | افتناحية                       |
|    | ١ – إبن سينا والفلاسفة العلماء |
| 77 | أسلاف ابن سينا                 |
| 45 | سيرة ابن سينا                  |
| ** | مؤلفات ابن سينا                |
| 44 | فلسفة الوجود                   |
| 14 | الفلسفة الكونية وعلم الملائكة  |
| 13 | العلوم الطبيعية والرياضية      |
| •٣ | علم النفس                      |
| 07 | الدين والوحى                   |
| 09 | الفلسفة « الباطنية »           |
| 77 | مدرسة ابن سينا                 |
|    | ٢ ـــ السهروردي والإشراقيون    |
| ٧١ | الوضع قبل السهروردي            |
| ٧٤ | السهروردي : حياته وآثاره       |
| ٧٩ | مصادر حكمة الأشراق             |
| ۸۳ | معنى الاشراق                   |
|    |                                |

| ٨٥    | طبقات الراغبين في العلم        |
|-------|--------------------------------|
| ۸٧    | الرمزية الجغرافية              |
| ۸٩    | حكمة الإشراق ومبادئها الأساسية |
| 44    | نور الأنوار وعلم الوجود        |
| 40    | الملائكية                      |
| 11    | الطبيعيات وعلم النفس           |
| 1 • ٢ | المعاد والاتحاد ألروحاني       |
| 1 • £ | أهمية القصص الرمزية            |
| 1.1   | التراث الاشراقي                |
|       |                                |

## ٣ – إبن عربيّ والمتصوّ فة

| التصوّف                  | 114 |
|--------------------------|-----|
| أهميّة ابن عربي          | 17. |
| حياة حكيم مرسية          | 177 |
| مؤلفاً اسم أ             | 144 |
| مصادر ابن عربي           | 141 |
| عقيدة ابن عربي           | 148 |
| لغة الرمز                | 141 |
| وحدة الوجود              | ۱۳۸ |
| الأسماء والصفات          | 127 |
| الانسان الكامل او الكلمة | 122 |
| الخلق وعلم الكون         | 127 |
| الاتحساد                 | 184 |
| وحدة الأديان             | 107 |
| التصوّف بعد ابن عربي     | 108 |

# مراجع مختارة

| 101 | مراجع عامة                  |         |
|-----|-----------------------------|---------|
| 17. | ابن سينا والفٍلاسفة العلماء |         |
| 17. | السهروردي والاشراقيون       |         |
| 171 | ابن عربي والمتصوفة          |         |
|     |                             | الحواشي |
| 174 | ابن سينا والفلاسفة العلماء  |         |
| 110 | السهروردي والاشراقيون       |         |
| 117 | ابن عربي والمتصوفة          |         |